॥ औः॥ काशी-संस्कृत-सीरिज-ग्रन्थमाल



(वैदिकविभागे (१) प्रथमपुष्पम्)

**医免疫性 医免疫性 医手术 医上部 医肠肠炎 医皮肤炎 医免疫性炎 医免疫性炎** 

是 學 母 母 母 母 母 母 母

श्रीसूक्तम् श्रीविद्यारण्यपृथ्वीधराद्याचार्यकृतमान्यत्रयेण समलङ्कतम् ।

न्यायाचार्य-पण्डित श्रीदुण्टिराजशास्त्रिणा विनिर्मितया टिप्पण्या च समवेतम्।



प्रकाशकः

जयकृष्णदास-हरिदास गुप्तः, चौखम्बा संस्कृत सीरिज आफिस, विद्याविलास प्रेस, बनारस सिटी।

ति स्थापा । इत्यापाल क्षित्र कर्मा क्ष्मित स्थापाल ।

AND LONG FROM THE PARTY AND

69

(कार्युवार () इंताई हो है।

FOF WIS

Lysichen 1.955-mi

सामाना - प्रतिकार क्षित्रहुतिक राजनीय - विवासान



E-1016-12

ATTEMPTON CONTRACTOR OF THE STATE OF THE STA

॥ थीः ॥ काशी-संस्कृत-सीरिज्-ग्रन्थमाला

8

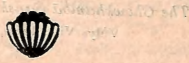
वैदिकविभागे (१) प्रथमपुष्पम् )

# श्रीसूक्तम्

श्रीविद्यारण्यपृथ्वीधराद्याचार्यकृतभाष्यत्रयेण समलङ्कतम् ।

न्यायाचार्य-पण्डित श्रीदुण्ढिराजद्गास्त्रिणा विनिर्मितया दिष्पण्या च समवेतम् ।

JAYARHISHIA DAS HAMIDAS CUPTA



प्रकाशकः

जयकृष्णदास—हरिदास गुप्तः चौखम्बा संस्कृत सीरिज आफिस, विद्याविलास प्रेस, बनारस सिटी। राजीक्ष्यंत्रक्त सीर्विद्यासाला

सर्वाधिकार सुरक्षितः

dissipate (1) tanguar)

mission to the fixe - to be the same the same

जयकृष्णद्रास गुप्तः विद्याविलास प्रेस, बनारस ।

वाबानार्य-प्रतिगृह्य प्रतिकृतिकारामान्या

PUBLISHED BY

#### JAYA KRISHNA DAS HARI DAS GUPTA

The Chowkhambā Sanskrit Series Office, Vidya Vilas Press, Banaras.

地位 的复数自一种自己的主义的

a Pure public perfects as wife

जिल्ला किला के हैं है, क्या अब सिक्त ।

1×14 年 1

अथ श्रीसूक्तम्लपाठः।

॥ ॐ ॥ हिरंएयवणी हरिणी सुवर्णरजतसमास्। चन्द्रां हिरण्मर्थां लक्ष्मीं जातंत्रेदो य आवंह ॥ १ ॥ तां म आवंह जातवेदी छक्ष्मीमनंपगु।पिनीम् । यस्यां हिरंण्यं बिन्देयं गामञ्चं पुरुषानुहम् ॥ २ ॥ अध्वपूर्वी रथमध्यो हस्तिनांदप्रबोधिनीम्। श्रियं देवी प्रपंह ये श्रीमी देवी जुंबताम् ॥ ३॥ कांसोस्मितां हिरंण्यमाकारांमाद्री ज्वलंन्ती तुप्तां तुर्पयन्तीम्। पद्म स्थितां पुद्मवर्णी तामिहोपंहरे श्रियंम् ॥ ४॥ चन्द्रां प्रमासां युशसा ज्वलंन्तीं श्रियं छोके द्वजंष्ठासुट्वाराम्। तां पुबिनीमीं शर्रणमहं प्रपंचे अलक्षमीमें नश्यतां त्वां वृणे ॥५॥ अ। दिरयवंणे तप्सी विज्ञातो वनस्पतिस्तवं वृक्षीऽथ् विर्वं।। तस्य फर्लानि तपुसा नुद्नतु मायान्त्रायार्थं बाह्या अंछ्रभीः॥ उपैत मां देवस्याः कीर्तिःच सिश्नां सह । ब्रादुंर्भूतोऽस्मि राष्ट्रेडस्मिन्द्वीतिमृद्धि ददातु से ॥ ७॥ क्षुतिर्पेपासामेलां ज्येष्ठामेळ्क्मीं नीश्यपाम्यहंम् अर्थुतिमसंमृद्धि च सर्वा निर्णुद मे गृहात्। उनाएका गन्धे द्वारां दुंराध्वी जित्यपुष्टां करीविणीम् । प्रार्थिणी र्द्दश्वरीं सर्वभूतानी तामिहोपंद्वये श्रियंम् ॥ ९ ॥ मनमः काममाकृति वाचः मत्यमंशीमहि । व्यूनां रूपमञ्जूस्य माय श्री। श्रंपतां यशेः ॥ १०॥ कर्द<u>म</u>िन प्रजाभूता मि संभवकर्दमा विकास विकास श्रियं वासय में कुले मातरं पद्ममालिनीम् ॥ ११ । आर्थः खजन्तुं स्निग्धानि चिक्छीत वंस मे ग्रहे। नीचंटेवीं मात्रं श्रियं वासयं में कुके ॥ १२॥ आद्रौ पुष्करिणीं पुष्टि प्रिङ्गली पद्ममाकिनीम् चन्द्रां हिरण्मधीं लक्ष्मीं जातेनेदे म आवह ॥ १३ ॥ वार्द्री युः कारेणी युष्टिं सुवर्णी हेम्मालिनीय ।

मूर्यो हिरण्मयी लक्ष्मी जातंवेदो म आवेह ॥ १४॥ तों मु आंवह जातवेदो लक्ष्मीमनंपमामिनीम्। यस्यां हिरंण्यं प्रश्तं गावों टास्योक्वांनिवदेयं पुरुंषान्हम् ॥१५ यः शुचिः प्रयंतो भूत्वा जुहुयोदाज्यमन्बंहम्। श्रियं: पुञ्च दंश चेश्च श्रोकामः सत्तं जंपेत् ॥ १६ ॥ सर्मिजनिलये सरोजहस्ते धवलतरांशुकगन्धमाल्यशोभे। भगवति हरिवल्लम् मनोज्ञे त्रिभुवनभूतिकरि प्रसीद पहास् ॥१७॥ धनमिधिनं वायुर्धनं सूर्यों धने वसुः। धनमिन्द्रो बृहस्पतिवेरुणं धनमिवनौ ॥ १८॥ विनतेय सोमं पिव सोमं पिवतु वृत्रहा । सोमं घनस्य सोमिनो महा ददातु सोमिनः ॥ १९॥ न कोधो न च मात्सर्थ न लोभो नाशुभा मतिः। मवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां श्रीस्कं जपेत् ॥ २०॥ पद्मानने पद्मक्र प्रशासि पद्मसम्भवे कि के विकित तन्मे भजिस पद्माक्षि येन सौख्यं क्रभाम्यहस् ॥ २१ ॥ विष्णुपत्नीं क्षमां देवीं माधवीं माधविष्रयाम् । विष्णुप्रियसर्वी देवी नमाम्यच्युतवंदक्रमाम् ॥ २२ ॥ महाळक्ष्मी च विद्यह विष्णुपत्नी च धीमहि । तको लक्ष्मीः प्रचोदयात् ॥ २३ ॥ पद्मानने पश्चिनि पद्मपत्रे पद्मप्रिये पद्मद्लायताक्षि । विद्वप्रिये विद्वमनोनुकुले त्वत्पाद्यं मिय सन्धिस्व ॥२४॥ आनन्दः कर्दमः श्रीदः चिक्लीत इति विश्वताः। ऋषयः श्रियपुत्राश्च मिय श्रीदेवी देवता ॥ २५ ॥ ऋणरोगादिदारिद्रचं पापश्च अपमृत्यवः। भयशोकमनस्तापा नदयन्तु मम सर्वद्। ॥ २६ ॥ श्रीविचेस्वमायुष्यमारोग्यमाविधात्पवमानं महीयते । वनं घान्यं पशुं बहुपुत्रलाभं वातसंवत्सरं दीर्घमायुः ॥२०॥ इति फलश्रुतिसहितं श्रीयक्तं समाप्तम् ॥

िन्द्रविश्वाक (४) मार्थक (३) महिल्ला

8. 和加利的组织超过度

14年间中国自己的第二十

## मूक-भाष्यम्

श्रीविद्यारण्यपृथ्वीधराचार्यश्रीकण्ठरातानन्दवृत्ति-सौभाग्यलक्ष्मयुपनिषत्सहितम्।

### प्रथमा ऋक्।

जारवोश जाही वः व्यक्तिवित्र अपूर्वाः वां स व्यावः अवस्थाः हिरंण्यवणीं हरिणीं सुवर्णरंजतस्रजाम्। चन्द्रां हिरण्मंथीं लक्ष्मीं जातंवेदो म आवंह ॥ १

### प्रमाध्यम् । प्रमाध्यम् । प्रमाध्यम्

ॐ चेदार्थस्य प्रकाशेन तमोहार्दे निवारयन्। पुमर्थाश्चतुरो देयाद्विद्यातीर्थमहेश्वरः॥

प्रथमवर्गे प्रथमा ऋक् । हिरएयवर्णामित्यादि ॥ हे जातवेदः जातः प्रम माने त्वं हिरण्यवर्णी हिरण्यस्य खुवर्णस्येव वर्णः कान्तिर्यस्यास्तां, इरिणीं हरितवणीं हरिणीकपघरां वा-'श्रीर्घृत्वा हरिणीकपमरणये संब-बार ह" इति पुराणात्, सुवर्णरजतस्त्रजां सुवर्णस्य पुरुपाणि सुवर्णानि एवं रजतस्य रजतानि तेषां स्नजो माला यस्यास्तां स्वक्साहचर्यात्पुष्पा-णीत्यवगम्यते । पुष्पसाद्दश्यात् "पुष्पफलेत्यादिना" लुक् आपं चैव हल-रतानाम्' इत्याप् । यद्वा सुवर्णर जतविकृतशृञ्खलां सु दु वर्णी यस्य तत्सु वर्णे यद्रजतं च तत्युष्पस्रजां तद्विकृतश्रह्मलां वा । चन्द्रां चन्द्रवत् प्रकाशः मानां, तदृषेणावस्थितां वा । हिरण्मयीं हिरण्यस्वरूपां, हिरण्यविष्रहां वा। लक्ष्मी लक्षणवर्ती "लक्ष्मीलिभाद्रालक्षणाद्ति" निक्कात्। एवं-रूवां श्रियं मे महां मद्रथमावह माह्य । मन्नेद्वहोत्त्वादाह्वानं तद्घीन-मिति भावः॥ १॥

पृथ्वीघराचार्यभाष्यम् ।

क हिर्गयवणीमिति पञ्चदशर्चस्य स्कस्य श्रीमानन्दकर्मि चिक्कीते

न्दिरासुता (१) महर्षयः। (२) श्रोरग्निद्वता। श्राधास्तिन्नोऽः जुष्दुभः। चतुर्थी बृहतो। पञ्चमीषष्ठवौ निष्टुभौ। ततोऽष्टावनुष्टुभः। श्रन्तया प्रस्तारपङ्किः। हिरएयवर्णामिति बीजम्। तां म श्रावह जातवेद् इति (३) शक्तिः।क्रीतिसृद्धि ददातु म इतिक्रोलकम्। मम श्रोमहालदमी-प्रसादसिद्ध्यर्थे जपे विनियोगः। श्रों श्रीमिति बीजाभ्यां जलेन त्रिवारं करशुद्धि कुर्यात्।

श्रथाद्गन्यासः । हिरण्यवणीमिति शिरिष्त । तां म श्रावह जातवेद हित नेत्रयोः । श्रश्चपूर्वामिति कर्णयोः । कांझोस्मितामिति नासिकायाम् । चन्द्रां प्रभासामिति मुखे । श्रावित्यवर्णमिति कर्णटे । उपैतु मामिति बाह्वोः । ज्ञादिपपासामिति हृदये । गन्धद्वारामिति नाभौ । मनसः कामिति गुह्ये । कर्दमेनेति पायौ । श्रापः सजन्तवत्यूर्वोः । बाद्रां पुष्करिणीं पुष्टिमिति ज्ञान्वोः । श्राद्रां यः करिणोमिति ज्ञङ्वयोः । तां म श्रावह जातवेद इति पाद्योः । इत्यक्तेषु विन्यस्य । अध करन्यासः । छै नमो भगवत्ये महा । लद्भये इति विशेषणं मितन्यासं योक्षयेत् । हिरण्यवर्णाये श्रङ्गष्टाभ्यां नमः । हिरण्यवर्णाये श्रङ्गष्टाभ्यां नमः । हिरण्यवर्णाये करत्तकरपृष्टाभ्यां नमः । विद्यास्य कनिष्टाभ्यां नमः । लदःये करत्तकरपृष्टाभ्यां नमः । एवं (४) हृद्यादिन्यासः । भूर्भुनःस्वरोमिति दिग्वन्धः । स्यानम्

म्हणकमलसंस्था तद्वज्ञापुश्चवणां करकमलध्नेष्टाभोतियुग्माम्बुजाता। जिम्मिषुकुटिनिच्चालक्कृतिः पद्ममाला जिम्हणक्ष्म भवत भुवनमाता सन्ततं श्रीः शियै नः॥ कमलं क्रमणं कलगं घेतुं बानमञ्जलमेव च॥

कृ हिरण्यवर्णामिति प्रथमा ऋक् । हे जातवेदः अग्ने । हिरग्यवर्णी

<sup>(</sup>१) अत्र प्रत्येकविषी प्रयमचे श्रीरिति । इतरे चत्वार ऋषयश्चद्वर्दशानां प्रत्ये कश्चत्वारो योजनीयाः । समुदायविषी तु सर्वे ऋषयः सम्मूयेव । श्रयमेव छुन्दशाम- द्युभयपक्षे न्यायो बोध्यः । (२) अन्नामिरिति नारायणो भगवानुच्यते । (३) कांसो स्मीति ऋक् शक्तिरिति कचिदुपलम्यते । (४) हिरणस्यै नमः हृद्यम् । चन्द्राये नमः शिखा । हिरणयस्रजाये नमः कवचम् । हिरणम्य्ये नमः निन्नम् । हिरणम्य्ये नमः निन्नम् । हिरणम्यये नमः असम् । इति कुत्रचित् ।

स्वर्णकारित हरिणी हरितवणी हरिद्राभां सुवर्णरजतस्त्रजां हेमरीण्यमण-कमलमालां चन्द्रां सकलजनाह्वादकारिणीं हिरणमयीं हिरण्यस्वरूपामेता-दर्शी लक्ष्मीं मे मम सर्वाभीष्टसाधनाय आवह प्रेषय ॥ १ ॥

### श्रीकण्ठ भाष्यम्।

ॐ हिरण्यवण्ञिति सूक्तेनाग्नि प्रार्थयेत्। श्राग्नस्तुष्टो यजमानाय श्रियं प्रयच्छति। श्राग्नस्तु ठद्र एव। "रुद्रो वा एषोग्नः" इति श्रुतेः। हद्रों हि पुरुषः। "पुरुषो वे रुद्रः" इति श्रुतेः। तस्य पत्नी भगवत्युमैव लद्मीः। "श्रीस्त्र ते लद्मीक्ष पत्न्यो" इति पुरुषस्कृतोक्तेः। पुरुषो हि महादेवः शिवः। "वेदाहमेतं पुरुषं महान्त"मिति तत्रैवोक्तेः। तथा च श्राग्नस्वरूपिणः परमेश्वरस्योपासनेन तच्छक्तिविभूतेर्महालद्म्याः प्राप्तिः भैविष्यतीति सिद्धम्। "धनाधिभिरग्निरुपास्य ऐश्वर्याधिभिरोश्वर" इत्यादि समर्यते।

भारोग्यं भास्करादिच्छेच्छियमिच्छेद्घुताशनात्। ऐइवर्यमीश्वरादिच्छेन्मोत्तमिच्छेजनार्नात्"॥ इति ॥ सुक्ते ऋचः पञ्चद्श । हिरण्यवर्णामिति प्रथमा ऋ ्। श्रस्या अर्थः-

हिर्णयवणी हिरण्यवण रूपां-

हानमात्मिन भा सूर्यं चन्द्रे ज्योत्स्ना च खे ध्वनिः।
वर्णो हिरण्ये पयसि घृतं त्वमिस मातृके॥ इति श्रीस्तुतावगस्त्योक्तेः।
हिरण्यवर्णो मणिनूपुराङ्घि प्रसन्नवक्त्रां शुकपग्रहस्ताम्।
विशासनेत्रीं प्रणमामि गौरीं वचोविदं वावमुद्रीरयन्तीम्॥
इति जैमिन्युक्तेः। हिरण्यवर्णसहग्वर्णो वा। "तप्तस्वर्णसवर्णाभा"मिति श्रीपुराणाच्च। हरिणीं हरिणीक्ष्पां—

यक्कोग्निर्मृगक्षपेग घावति सम पुराध्वरे ।

रदस्त्वाकृष्य तक्छिक्ति मृगीं जमाह वैष्णवीम् ॥

इति वैवर्तद्क्षाध्वराध्यायोक्तेः । अथवा हरिणीं हरिद्रामां इस्द्राव्यूर्णिलप्तत्वाद्या । "हरिणीं प्जयेदुवुगीं हरिद्राचूर्णनिमिताम्" इति हरिद्वागीरीव्रतकृष्योक्तेः । सुवर्णरजतस्त्रज्ञां सुवर्णमध्यः रजतम्ब्यस्य स्रजो
हारा यस्या (१) स्ताम् । चन्द्रां चिद् आह्वाद्ने दीतौ च रिक चन्द्रामिति
टावन्तक्पम् आद्वादिकां प्रकाशिकां च । ज्ञानानन्तस्वकृषिणोमिति यावत् ।
चन्द्रे विद्यमाना चान्द्री चन्द्रिका चन्द्रेति विवश्यते । "पौर्णमास्यां चन्द्रविवश्यत्वा श्रीलिखतास्विकामि"ति हयस्रीवाक्तेः। हिर्गमर्यो विकारार्थं

<sup>(</sup>१) यद्वा सुवर्णरजते सजति ददावि तां, सज विसर्गे अस्मादिगुपनेवि छाप्।

मयद् (१) हिर्णयात्मना विक्रताम् ।:"तत्सुवर्णममवत्' इति श्रुतेः । पवित्रमयी वा-"पवित्रं वे हिरणयं" इति श्रुतेः । मुलप्रकृतिर्जगतः परिणाः म्युपादानत्वेन सेव हिरण्यक्षेण परिणतेति भावः ।

हिरण्यरेतसः शम्भोः शक्तिः प्रोक्ता हिरगमयी। धनार्थिभिरुपास्यैषा जातवेदसि सर्वदा ॥

इति कालिकापुराणवचनात् । प्राचुर्यार्थे मयद् । द्विरणमयी द्विरणयप्रः चुराम् । प्राचुर्ये च स्वसमानाधिकरणस्वजातीयाल्पत्वरूपं स्वव्यधिकरणः विज्ञातीयाल्पत्वरूपं वा । तेन च धनाधिकां भाग्यसमृद्धां विचपुर्णामिति भावः । लक्षीं शोभासंपत्तिपद्मास्त्रपम् । ''शोभासम्पत्तिपद्मासु लक्ष्मीः श्रीरपि कथ्यते" इति कोशात् । यद्वा लक्षणवतीं—

लिता शारदा लक्ष्मोरेकैव भगवत्युमा । तत्तक्षकणसंयुक्ता पुरुषार्थवदा मृलाम् ॥

इति देवोपुराणोक्तेः। तादशीं श्रियं मे महामावह श्राकारयेति जात-वेदसमानि प्रार्थयेत् ॥ १ ॥

शतानन्दवृत्तिः।

्र हिर्ग्यवर्णित्यस्य पञ्चद्शर्चस्य स्कतस्य । जातवेदा अग्निर्हु-गीमहालदमीर्देवता।श्रीं बोजम्।हीं शक्तिः।क्रीं कीलकम्। लदमीप्रसाद-सिद्धवर्थे जपे विनियोगः। श्रीमित्यादिषडक्षस्यासः। ध्यानं —

या सा पद्मासनस्था विपुलकटितटी पद्मपत्रायताची गम्भीरावर्तनाभिस्तनभरनिमता शुभ्रवस्त्रोत्तरीया । लक्ष्मीदिंग्यैगेजेग्द्रैमेणिगणखिततेः स्नापिता हेमकुम्भै-नित्यं सा पद्महस्ता मम वसतु गृहे सर्वमाङ्गल्ययुक्ता ॥ हिरण्यवणीमिति ऋक् प्राथमिको ।

हिरण्यं विष्णुराख्यातस्तस्य वर्णस्तु वैष्णवी । लक्ष्मीदिरण्यवर्णेति श्रूयते कनकप्रभा ॥ इति श्रीपुराणात् ॥ हरिणों —

हरियों तु हरेः पत्नी दारिद्रधपरिहारियोम् । प्रपद्येऽहं हरिद्रामां हरियाचीं हिरयमयीम् ॥ इति आधर्वणिकस्तुतौ ॥ सुवर्णरजतस्त्रज्ञाम्—

पिशक्षधवलामिश्च स्रिग्स्लानमूर्तिभिः।

सीवर्णैः कमलैनित्यं राजतैः श्रीविभूषिता ॥ इति महालद्मीकोशे । चन्द्रां चन्द्रवत् प्रकारानां—"चन्द्रां चन्द्रनिभास्यां चपलां चन्द्रस्य

<sup>(</sup>१) यद्यपि मयट् भाषायामुक्तस्तथापि स्नानन्दमय इत्यादाविवात्रापि शेयः। विस्तरस्तु मनोरमायां द्रष्टव्यः । एक स्नान्तिका क्रिक्तिका क्रिक्ति ।

सींदरीं कलये"। इति सुधीद्धरणे । हिरण्मयीं हिरण्यक्षपेणाभिव्यक्ताम् । हिङ्कारो वज्रः रमिनः तन्मयीं तत्कान्तिप्रचुराम् । दम्भोल्यात्मकदिव्यः तेजःपुञ्जमञ्जूलां रिपुनिप्राहिकां पापद्यीमिति वा । छदमीं लक्ष्मवतीम्—

श्रानेश्वयसु बारोग्यधनधान्यज्ञयादिकम्।

लदम यस्यास्समुद्दिष्टं ता लदमीति निगचते ॥ इति निरुक्तसारीकः । है जातवेदः (१) शास्त्रयोने भो भगवन् त्वदीयां लदमी मे मह्यं आवह् आकर्षयेति यञ्चपुरुषं प्रार्थयेत् । ''तेन नारायणः प्रीतो ल(२)दमी भक्ताय दास्यती"ति तत्रैवोक्तेः ॥ ॥

्मन्त्रकल्पार्णवेत

हिरएयवणिमित्युकां श्रीस्के प्रथमामृचम् ।
श्रीहीक्कीमिति विन्यस्य हिरएयवितमां यजेत् ॥
लदमीं सम्पूज्य हारिद्रचूर्णसीवर्णयङ्काः ।
राजतैः पुण्डरीकेश्च पूजयेद्वास्सुवासिनीः ॥
पूर्णेन्दी पूर्णकुम्मे वा ध्यात्वा नारायणीं पराम् ।
प्राप्याचमालां सौवणीं कमळासनसंस्थितः ॥
श्रुचं तु प्रजपेदाद्यां प्रत्यक्षं त्रिसहस्रकम् ।
त्रिसन्ध्यमेत्रं लच्चान्ते चीरैरयुततर्पणम् ॥
सहस्रमाज्यहोमश्च शतब्राह्मणुमोजनम् ।
सुवासिनोनां दशकं सालङ्कारमथाचयेत् ॥
एकां धेनुं सवत्सां च श्रोत्रियाय प्रदापयेत् ।
इत्थमचरळचान्तं यो जपेत्रियतव्रतः ।
हिरएयपूर्णस्तेजस्वी धनाळ्यो मोगभाग्यवान् ।
स्रीवेचिरं शरीरान्ते चन्द्रसायुज्यमास्तुयात् ॥ इति ॥
इति प्रथमिनवरणम्

द्धितीया ऋक्। ॐ (३)तां म आर्वह जातवेदो छक्ष्मीमनंपग्रामिनींग्।

<sup>(</sup>१) तथा च जातो वेदसो वेदाः प्रतिपाद्यत्वेन यहवासी तह्य सम्बोधनम् जात-वेद इति । असुप्रत्ययान्तोऽयं वेदस्याद्दो वेदवाचक इति "वेदाह्तवदर्यज्ञाताम जात-वेदाह्ततो हासी"ति महाभारते । (१) नीतिशालिनं लच्चयतीति लक्ष्मीः । लक्षदः र्यानाङ्कनयोः लच्चेसुट् चेति इप्रत्ययः तह्य च मट् । (३) हिर्ण्यवर्णामित्यनेन कटककुण्डलादिरूप लच्मीः प्रार्थिता इदानी द्रव्यादिरूप लच्मी प्रार्थयते मन्त्रद्वश्वा

### यस्यां हिरंण्यं विन्दे<u>यं</u> गामश्<u>वं पुरुषान</u>हम् ॥ २ ॥ श्रीविचारण्य भाष्यम् ।

हे जातवेदः अन्पगामिनोमपगमनरहिताम् अन्पायिनोमित्यर्थः । तां वस्यमाणां लक्ष्मों मे महामावह आह्नय । यस्यां श्रीदेश्यामाहृतायां सत्यां हिरण्यं सुवर्णं गां (१) घेतुमश्वं वाजिनं पुरुषान् पुत्रमित्रदासभूतान् सहं विन्देयं प्रान्त्याम् ॥ २॥

पृथ्वीधराचार्य माष्यम्।

हे जातवेदः श्रीताग्ने यस्यां लद्म्यामागतायां सत्याम् महं पुरुषान् पुत्रादीन् गां पश्चन् अध्यं तुरगादिवाहनिवशेषान् हिरण्यं कनकादिवस्त् नि विन्देयं लभेयम् तामनपगामिनीं कदाचिद्यि मां त्यक्त्वा अध्यत्र गन्तुम-तुयुक्तां मदेकाश्रयनिष्ठां लक्षीं मे मदर्थमावह प्रेषय ॥ २ ॥

### चिद्विलासकृतिः।

तां हिरगयवर्णत्वादिलचणोपेतामनपगामिनीं विष्णौरनपायिनीं लक्ष्मीम्-

राघवत्वेऽभवत्सीतां रुक्मिणी कृष्णजन्मिनं।

श्चन्येष्वण्यवतारेषु विष्णोरेवानपायिनो ॥ इति पराशरपुराणात् । श्चावहेति जातवेदसं प्रार्थयेत् । सागतायां च तस्यां कि ते फलमिति चेतु-स्यते-यस्यामिति । यस्यामागतायां हिरत्यं गामश्वं पुरुषांश्चाहं विन्देयम्-"गावस्तथा हस्तिहरण्यमश्वान्" इति राजलदमीहद्योकोः । श्रीमित्यादि-बीजन्नयेण न्यासः । ध्यानं —

चतुरङ्गवर्जीपेतां धनधान्यसुखेश्वरीम् । अभ्वास्त्रहामई चन्दे राजलक्ष्मी हिरएमयीम् ॥ इति ॥ २॥

### मन्त्रकल्पाणवे।

ऋचं द्वितीयां श्रीस्के प्रतिसार्च सहस्रकम् । प्रजपेत्रियताहारः प्रत्यक्षरसहस्रकम् ॥ प्रयस्त्रिशहिने रात्री स्वरने लक्ष्मीः प्रसीदित । शान्तिकमीदिकं सर्वे प्रागुक्तवदुपाचरेत् ॥ स्रविद्येन जपन्सिद्धयेद्यदि लक्ष्मीप्रसादतः ।

ऋषिजीतवेदस इति । अत्र जातवेदःशब्दवाच्यो भगवानेव तस्य मुख्यतो वेदप-विपाद्यत्वात् । (१) जात्येकवचनमिदम् ।

श्रनपार्या श्रियं याति हिर्ण्यं गोनराहिकान्॥ श्रनपाया भवेत्वदमीस्तस्य जन्मनि नान्यथा ॥ इति ॥ २ ॥ इति ब्रितीयग्विवरणम् ॥

### तृतीया ऋक् ।

अहै।। अञ्चलूर्वी रंथमध्यां हस्तिनांदम्बे।धिनीष् । श्रियं देवीमुपंहये श्रीमी देवीर्जुषताम्(१) ॥ ३ ॥

### श्रीविद्यारण्यभाष्यम्।

अश्वपूर्वामश्वाः पूर्वे पुरोगाः यस्यास्ताम् । रथमध्यां रथाः मध्ये यस्यास्ताम् । इस्तिनाद्प्रवोधिनीं हस्तिनां नादेन बृहितेन प्रवोधिनीं प्रकर्षेण शापिकाम् । देवौं देवनशीलां द्योतनशीलां वा । श्रियं श्रयणीयां सेना-कपामुपह्नये समीपं प्रत्याह्नये । ऐताहरी देवीः देवी श्रीः मा मां जुषतां सेवताम् ॥ ३ ॥

पृथ्वीधराचार्यभाष्यम् ।

यस्यास्सेनाह्याया अश्वाः पुरोगामिनस्तामश्वपूर्वो रथा एव मध्ये यस्यास्तां रथमध्यामागमनकाले गजध्वनीनां श्वापित्रीं हस्तिनाद्प्रको धिनीं देवीं कोडादिलज्ञणशीलां श्रियं लदमीमहमुपह्वये मरसमीपमाग-घ्छत्याह्वये। आहूता च मया श्रीदेवीः देवी—वचनव्यत्ययद्यान्द्सः मा मां जुवतां सेवताम्॥३॥

### मन्त्रकरुपाणवे।

श्रीस्के तु तृतीयर्चः श्रीबीजेन समायकम्।
न्यासं कृत्वा जर्पेक्षित्यं प्रातः प्रातः सहस्रकम्॥
भाद्वादशान्दात्सिद्धिः स्यादम्यदुर्गाविधानवस् ।
मन्त्रसिद्धौ भवेदाजा श्रश्रुक्षित्वा लमेन्छ्रियम्॥ ६॥
दित तृतीयर्गिववरसम्॥

चतुर्धी ऋक्।

ॐ॥(२)क्रांमोस्मितां हिरंण्यम्।कारांमार्द्रां क्वलंक्तीं तप्तां तर्वयंक्तीम्। पद्मे स्थितां पद्मवर्णाः तामिहोपंह्ये श्रियंम् ॥ ४६॥

<sup>(</sup>१) जुवतां मां प्रीत्यास्पदं करोत्वित्यर्थः । जुवी प्रौतिसेवनयोः (२) पूर्वे हरिणीरूपां गवाश्वादिविषयां लक्ष्मी सम्प्रार्थ्यदानी विष्णुवल्लभारूपां तां प्रार्थयते कांशोस्मितामिति ।

२ श्रीसू॰ भा॰

असिवेचारण्य भाष्यम् ।

कां वाङ्मनसेक्योचरां दुनिक्षपस्वक्षपामित्यर्थः ब्रह्मक्षणं वा "कोंदिते नामप्रजापते" इति श्रुत्यन्तरात्, "क इति ब्रह्मणो नाम" इति पुराणाच्च । सोस्मिताम् त्रा ईषत् उत्(१) उद्गतं यत् स्मितं हासः तेन सिहताम् । उदन्त्यलोपश्रहान्द्रसः । (२) हिर्ण्यप्राकारां हिर्ण्यस्य प्राकारो वर्णः
प्रकृष्टा आकृतिर्वा बस्यास्ताम् । त्राद्गी(३) क्लिक्षां-क्षीरोद्धेष्ठत्पन्नतात् ।
आद्रानचन्नोत्पन्नां कद्रकृपां वा। रुद्धशब्दोऽत्र मूर्श्वस्यस्वरादिः—"आद्रीया
रुद्धः प्रथमान पतो"त्यादौ तथादर्शनात् । बस्य बाहुलकम् । ज्वलन्ती
प्रकाशमानाम्(३) । तृप्तां पूर्णकामाम् । त्रापि च तर्पयग्वीं भकात् मनोः
रथैरिति शेषः । पत्रे स्थितां कमले आसीनाम् । (४) पद्मवर्णो कमलवद्दइञ्चायक्ञितम् । तां प्रसिद्धां क्षियम् । उपहृषे श्राह्वमे ॥ ४ ॥

कि कि कि प्रकार प्रध्वीधराचार्यभाष्यम् ।

सोस्मितामुः इष्टिमतेन सहिताम् । हिरण्यप्राकारां सुवर्णावस्णाम् । मार्झी शोतलगुणाम् । ज्वरुक्तीं ज्योतिः स्वरुषाम् । तृक्षां भक्तिपूजादिभिः दिति यावत् । तर्पयन्तीं वरप्रसादानुप्रहिवशेषेः स्वभकानां वाञ्छाः प्रतिकारिणोम् । पद्मवणीं कमलवद्भासमानाम् । पद्मे स्थितां पद्माधिष्टिः वाम् । कां वाणीं वाष्ट्रयस्त्रपां वां श्रियम् । इह मःसमीपं प्रति उपद्वये आवाहनं करोमीत्यर्थः ॥ ४॥

सूक्तार्थरत्नाकरे अनुष्ठानप्रकर्णे ।

ग्रह्मं चतुर्थी श्रीस्के प्रकपेद्द्रलक्षम् ।
सहस्रं प्रत्महं जप्ता त्रिसाहम्रं शृगोदिने ॥
राकायां पञ्चसाहस्रं कीराहारो जितेन्द्रियः ।
पञ्चाससम्बाहोसः प्रयसा गोष्ट्रीन प ॥
तर्पषाशीतिसाहस्रं होमश्राष्ट्रसहस्रकः ।
बाह्मणाद्दशती पूज्या श्रीवाखीजगुतं न्यसेत् ॥
संपत्सारस्वतप्राप्तिभविष्यति न संश्र्यः ।
बापञ्चपूरुषं सिद्धो नात्र कार्या विचारणा ॥ इति ।
श्रीविमिति सपह्नवन्यासः ॥ ध्यानम् —

<sup>(</sup>१) ग्रस्य उत्कृष्टमित्यर्थस्तर्यक् । (२) हिर्गयवस्त्रकृष्ट ग्राकारो बस्या ह्वाम् "चर्चभुंनां सुवर्णामा"मित्युक्तः । (३) स्नेहेनेति शेष इति वा । (४) मिश्रसुद्धदिवित्रालङ्कारे स्ति शेषा । (५) इह पद्मपदं तहन्त्रःपुष्टोपलद्शाम् अतहन्नःपुष्ठवर्णां भित्युक्तवात् ।

वरदाभयशुकपुस्तकहरकितां कमलमध्येमां कलये। कमलां सस्मितवद्नां कनकावर्णस्थितां काञ्चित्। ४॥ इति चतुर्थमन्त्रविवस्णसंग्रहः॥

### पश्चमी ऋक्।

का चन्द्रां प्रमासां व्यासा नवलंन्ता श्रियं छोके देवजंशासुटारास्। तां प्रक्षिनीमां शर्णमहं अपये अछ्हमीमें नश्यता त्वां वृणे ॥५॥

### श्रीविद्यारण्य भाष्यम्।

अत्राहंशन्द श्रेष् प्रामादिकः । चन्द्रां चन्द्रवत् प्रकाशमानां प्रभासां प्रकृष्टा भाः कान्तिर्थस्यास्ताम् । सापं चेत्याप् । यशसा कोर्त्या जवलन्तीं प्रकाशमानाम् । देवजुष्टां देवैरिन्द्राधैस्सेचितां प्रीतां वा(१) उदारां प्रगल्मां वा पश्चिनीं पद्मलतारूपां पद्माकारां वा । ईमिति निपादः स्मर्थकः- "मिताचरेष्वनर्थकः किमिमीमिति" यास्कवचनात् , ईकारवाच्यां वा तां श्चियं लोके इहलोके हारणं रचित्रीं प्रपद्मे प्रपन्नोस्मि । अहमिति होषः । स्रतः हे श्रोः मे मम अलक्ष्मीः स्थीः नश्यतां नश्यं प्राप्तोतु । त्वां वृणे श्रारण्येन कुर्वे ॥ १ ॥ इति प्रथमवर्गः ॥ १ ॥

### पृथ्वीषराचार्य माध्यम् ।

चन्द्रं सन्तेषकारिणीं (२) प्रमासां प्रकर्ण मास्वतीम्। लोकं लोकेषु चतुर्वशस् । यशसा उवलन्तोमश्वर्यसम्पदौदार्यादिप्रयुक्तकीर्या प्रकाश-मानाम् । अत एव देवजुष्टामिन्द्रादिसेविताम् । उदारां दिस्तारां सर्वज्या-पिनीमित्यर्थः। पिनों करधृतकमलामिति(३) यावत् । ईम् ईकारवाच्यां (४) तादृशीं श्रियमहं शरणं प्रपद्य रक्तकी भवेति सज्ञामि । मे मम मलदमीर्या सा नद्द्यतां नाशं प्राप्नोतु । त्वां उदमीमहं षृणे(४) । मद्गश्चित्रच्येष्टानि-स्कारणायत्वां प्रतिवर्शं करिष्ये। नात्राहं शब्दः प्रक्तिमः-पंताबंदेशिकशि-ध्यादसम्प्रतिवर्शं प्रतिवर्शं करिष्ये। नात्राहं शब्दः प्रक्तिमः-पंताबंदेशिकशि-ध्यादसम्प्रतिवर्शं प्रतिवर्शं करिष्ये। नात्राहं शब्दः प्रक्तिमः-पंताबंदेशिकशि-

### भागभेग सुषणम् ।

### श्रीस्के प्रथमे वर्गे प्रजपेत्पञ्चमीमृचम्।

(१) सबंदेवोत्कृष्टां वा। (१) प्रभावां प्रकृष्टा भा वेषां तेषां संध्ये यशस्य स्वानन्तीभित्यभे इति वा। (३) करकमलयुतेत्याद्युक्तेः। (४) अस्य स्वी ई तां विक्षप्रवाभित्यभे इति वा। (५) इतो सम्यक् भजाति हुन् संभक्तो इति वातोः। अतः मेऽलद्मीनंश्यतामिति वार्थः।

मायाबीजेन विन्यस्य भक्तिता भुवनेश्वरीम् ॥ श्रज्ञीणभासां चन्द्राख्यां ज्वलन्तीं यशसा श्रियम्। देवेर्जुष्टामुदारां च पश्चिनोमीं भजाम्यहम् ॥ त्वां चुणे त्वरप्रसादेन ममालक्ष्मीविनश्यतु । प्रत्यहं त्वेकसाहकं गोष्टर्थः प्रजपेहचम् ॥ अखण्डदीपं प्रन्वालय गोघृतेन जितेन्द्रियः। प्रत्यक्षरित्रसाहस्रजपान्मुच्येत सङ्गरैः॥ मगडलैक्ष त्रिभिः पूर्णैदीरिद्यानमुच्यते भ्रुवम्। दीक्तितश्च तिलेहुत्वा विरजामङ्गदेवताम्॥ आमिक्षाशो धनं प्राप्य भूमिस्थं राजवन्दितः। संप्रामे विजयं प्राप्य चान्द्रीं गतिमवाप्नुयात्॥ महस्सु प्रजपेत्सौरी दक्षिणोत्तरमार्गगाम्। तिलैः श्वेतैस्सद्दाज्येन जुडुयात्पावके स्वके ॥ जपाइशांश सन्तर्यं गन्धकपूरवारिभिः। होमं कृत्वा दशांशं च प्रायेच्च सुवासिनीः। कमसरचयहेवीं गोम्यो वासं प्रदापयेत् । पतत्पुर्यप्रभावेण द्रिद्रोऽपि धनी भवेत्॥ ह्रोमित्यादिषडङ्गन्यासः॥ध्यानम्

आकाशपद्माकरचन्द्रविम्बच्छवोत्तस्तिन्ति परिपूर्णकान्तिम्। पद्मस्थितां पद्मकरां प्रपद्ये लक्ष्मोमलक्ष्मोविनिवृत्तयेऽहम्॥ इति ॥५॥

### अथ द्वितीयवर्गः। पष्टी ऋक्।

अतिहत्यवंणें (१)तपुसोधिनातो वनस्पतिस्तवं वृक्षोऽयु बिरुवंः। तस्य फलानि तपुसा नुदंन्तु गायान्तंरायाश्चं बाह्या अंख्रक्ष्मीः ॥६॥

श्रीविचारण्यभाष्यम् ।

वृक्षांचेत्यथपदमिप वाद्यक्तात् । श्रीदृत्यवर्णे आदित्यस्य सूर्यस्य

(१) तपसा उ इति क्छेदः। उशन्द एवार्थः तपसेव चान्द्रायणादिनेव गत्तवान्द्रायणादी स्याद्धमें लोकान्तरेऽपि चेति" विश्वः। अय मज्ञकस्पो विल्वः विल्वनामकष्ठशः वनस्पतिः सन् तव अवि संकाशान्त्रातः 'कारमायन्याः समी जाता विल्वी लक्ष्याः करोऽभवदि"ति वामनपुराणात् । करः अंशः "विवहस्ताशवः करा" इति कोषात् । वर्ण इव वर्णी यस्यास्तस्यास्सम्बोधनं हे श्रीः तव तपसः नियमासेतोः वनस्पतिः "श्रपुष्पाः फलवन्तो ये ते वनस्पतयः स्मृताः" इति मानवात्। बिल्वः बिल्वनामकः । जुनः हुमः । श्रिधिजातः प्रादुर्भृतः । त्वत्कराविति शेषः। "बिल्वो लक्ष्म्याः करोऽप्रवृदि"ति वामनपुराग् कात्यायनवचनत् । श्रथ अनन्तरं तस्य बिल्वस्य फलानि प्रक्षशलाडुकानि (१)तपसा त्यद्ञ-ग्रहेगोत्यर्थः । श्रन्तरा श्रन्तरिद्धसंबन्धिनीः माया श्रवानं तत्कार्याणि त्र । बाह्याः बहिरिन्द्रियसम्बन्धिः यास्ताः भत्तश्मीः अश्रियः चुदन्तु श्रपञ्चन्त निवारयरिवश्यर्थः ॥ ६ ॥

पृथ्वीधराचार्यभाष्यम्।

श्रथेत्यतस्तरार्थः । हे आदित्यवर्णं सूर्यसमानकान्ते तपसः तपश्रयांथे वनस्पतिः यो बिल्वमृत्तः तव निवासयोग्यः अधिजातः उत्पन्नः, "बिल्वाटः क्यां महालक्ष्मी रूपास्ते विख्वनायकिमि शति भागवपुरासात्। तस्य त्व करजातस्य बिल्ववृत्तस्य ''तनुमध्या स्वहस्तोत्थं बिल्वद्रं समुपाश्चिते। ति भागवतन्त्रोकतेश्च। प्रस्नादीनि फलानि प्रा मांप्रति मन्तराः अन्तरीताः अलक्मीः या बाह्याश्च श्रलद्मीः ताः तव तपसा करणेन महाश्रितास्तर्गतः बाह्यालक्सीरूपदर्गतीरसर्वा उद्गित्वत्याशयः॥६॥

सारस्वतसिद्धी ।

श्रादित्यवर्षे तठणाक्ववद्रणवर्षे । अव्या कठणातरङ्गिताचीमिशत बालाक्षपमत्र स्वितं भवति।वनस्पतिबिच्वो ब्रुक्तः तव तपसोऽधिजातः। नीवातिहनोतरे बिल्वारण्यं स्वस्तपसे जातिमति भावः।

तन्मध्या पुरा बाला नीवातरमुपाधिता । बिल्वारएये तपक्षके लक्ष्मीलीकहिताथिनी ॥

इति कालिकापुराणवचनात्। तस्य बिल्वस्य फलानि त्वसपसा संशक्तिकानि मा मिय स्थिताः अन्तरा हद्रताद्यानपापादिकपिण्यः बाह्याः दारिद्रधादिकविण्यः याः दुर्गतयः ताः अलक्ष्मीः जुद्ग्तं निरासयन्तु

विस्वनाथिपयायास्त नारायग्यास्तपावलात्। बिह्वारएयं फलत्यद्य लोकालक्मीनिवृत्तये ॥

इति ब्रह्माग्डपुराण्ययनात् । तत्रत्यविव्यफलस्नानाशनादिकमकाः दमीपरिष्टारकं भवत्विति भावः ॥ ६ ॥ सीभाग्यसञ्जीवने ।

ब्रितीयवर्गे प्रथमामृचं जपेत्प्रीणाति बाला तहणाहणश्रीः।

<sup>(</sup>१) तपसा स्वकृतचान्द्रायगादिनेव मायान्तरायाः अन्तराः मायाः अविशाः बाहिताग्नेराङ्गतिगयस्वात्साष्ट्रा बन्यस्यष्टम् ।

यस्यास्तपोधोगवलेन विस्वफलाम्यलदमी शमयन्ति वृणाम् ॥
ततुमध्यां महालक्ष्मी वालां त्रिपुरसुन्दरीम् ।
तिवस्यप्रदेसंप्रय सहस्रं प्रजपेद्वयम् ॥
त्रिष्ठपृशियाल्या यस्माञ्छित्वस्रत्जपं सरेत् ॥
सिस्वस्य हविषा होम माज्यहोमध्य शस्यते ॥
पेश्वयंशार्धयहेवी विस्वपत्रहीरद्र्या ।
यस्त्रस्य स्वाप्त्रे नीराजनविधि सरेत् ॥
पक्षविस्वफलाहारस्स्ततं नियतव्रतः ।
शान्ति सत्वा विधानेन जगत्म्बाप्रसादतः ॥
यस्त्रमी परिभूयाथ महालक्ष्मी हिचरां सभेत् ॥ हति ।
पेक्षीसीः पेहीशीं हति वीजयदकेन अनु सोमविसोमपरिवर्तितेन वहत्रिस्तन्यास्याः । स्यानम्—

उद्यक्तित्यसङ्काशां विल्वकानममध्यगाम् । तनुमध्यां श्रियं ध्यायेवळस्मीयरिहारिणीम् ॥ इति ।

द्वास्य मन्त्रस्य विधिवतेकादशक्षज्ञपात् सारस्वतसिद्धः। चतुः व्यादेशज्ञपानमहदैश्वयंभोगभाग्याभिवृद्धिः । तावरपरायणमात्रेणपि सभक्तिकेन तदुचितफलसिद्धिरिति तस्वभ् । पञ्चदशाद्वयं पष्टो हकारः क्ष्ट्रीमिमामृषं सम्वयति । पष्ट्रयाः गायत्र्याः प्रणवार्थाभिन्यक्षकत्वेन हार्वाद्यानिवृत्तिद्वारा मोस्रदायकत्वं च सिद्धमिति फल्किम् ॥ ६॥

स्कान्दे सनत्कुमारसंहितायां विल्वमाहातम्ये।

शिवित्तङ्गार्चनोद्योगी जगद्रस्वणदीस्तितः।
महाविष्णुस्तपंथ्रके तस्यैव सहचारिणी॥
महात्वस्मास्तपस्तेषे मर्तस्वापरायणा।
तदा विद्वतरुर्जातो लच्मीद्स्विणुहस्ततः॥
तत्पर्वरर्ष्वयामास महाविष्णुश्च शङ्करम्।
बिद्वपत्रार्वितस्तुष्टो महादेवो द्यानिधिः॥
सर्वदेवोत्तमत्वं च सर्वस्वातन्त्र्यमेव च।
प्रद्री सर्वपूर्वत्यस्य सर्वस्वातन्त्र्यमेव च।
प्रद्री सर्वपूर्वत्यस्य सर्वस्वातन्त्र्यमेव च।
प्रव्री सर्वपूर्वत्यस्य सर्वस्वातन्त्र्यमेव च।
प्रव्री सर्वपूर्वत्यस्य सर्वस्वातन्त्र्यमेव च।
प्रव्री सर्वपूर्वत्यस्य सर्वस्वातः।
विश्रुणेस्त्रद्रतेः पत्रीस्त्रम्तिप्रीतिद्यकः॥
प्रयोमयोऽयं विश्यातो नीतो देवैश्च नन्दनम्।
केलासेऽवि च चेवुग्छेद्वतेत्व्रोपे सुनास्त्र्ये॥
मन्दरादिषु पुण्येषु क्षेत्रेषु सक्तेष्वच्याः।

प्रयन्ते विश्वतरवः श्रीवृत्ता इति नारत्॥

फलानि श्रीतपोयोगासस्यास्मीनिरासने।
सम्प्रिता परीद्यांसि सेन्यन्ते पुर्यशास्त्रिमः॥
स्वानप्रदमिमं वृत्तं वारिद्यपरिहारकम्।
श्रीप्रियं योऽवंश्रेद्विस्तं स नरो भाग्यवान् भनेत्॥
श्रीप्रयं योऽवंश्रेद्विस्तं स नरो भाग्यवान् भनेत्॥
श्रीप्रयं विस्त्रपन्नेस्तु शिवलिक्षमणि वा।
योऽवंश्रेद्वद्वदं भक्त्या पुरुषार्थान्समञ्जते॥ हत्यादि॥
कालिदासस्त्रतदेवीस्तोत्रे च विख्वाचनमाहास्त्रयमुक्तम्
चिष्ठ त्वस्ररणाम्बुजार्चनविष्ठो विख्वीर्कोत्स्त्रुण्डनारत्रुख्यत्कग्रदक्तोदिभिः परिचयं येषां न जग्मुः कराः ।
ते वग्रदाङ्गश्चकचापकुलिहाश्रेणीशतैरिश्चता
कायन्ते पृथिवीसुजः कथमिवाम्भोजप्रभैः पाणिभिना॥ इति ॥६॥
इति षष्ठी श्रिग्विस्ता॥

सप्तमी ऋक् । ॐ ॥ उंपतु मां देवस्याः कीर्तिरच पणिना सह । प्रादुर्भूतोऽस्मि राष्ट्रेऽस्मिन्कीर्तिगृद्धि दृदातु में ॥ ७ ॥ श्रीविद्यारण्य भाष्यम् ।

हे थी। देवसका(१) देवो महादेवश्तस्य सका कुषेरः कीर्तिः कीर्त्यः भिमानिनी तद्वास्या इक्षकम्या देवता मणिना चिन्तामणिना मणिभाद्रेण कोशाध्यक्षेण(२) वा सह सहितः अहमस्मिन् राष्ट्रे जनपदे प्रादुर्भूतः उत्पन्नः अस्मि मासम्। स देवसखरतत्वम्यन्त्रिसङ्ग्रस्या कीर्ति यशः कोशं वा ऋदि सर्वभाग्यसमृद्धि मे मधं दराख यद्वद्वतः॥ ७॥ पृथ्वीधर भाष्यम् ।

देवसवः कुनेरः कीर्तिः यश्च मणिना विन्तामणिना सह मामुपैतु
मां प्राप्नोतु । अस्मिन राष्ट्रे मर्यंकोके प्रादुर्भूतोस्मि जातः । स्वयान्वेषणीः
यस्त्वरकटाचलस्य इति यावत् । स देघो मे महां कीर्ति दिगन्तिविश्वान्त
यहाः ऋद्विमष्टैश्वर्यसमृद्धि च द्दातु प्रयच्चतु ॥ ७ ॥
आण्डचळी ।

हे श्रीः त्वदुपासकोऽहं यसमादस्मिन् राष्ट्रे मत्यैछोके मादुर्भूतो जातोः ऽस्मि तस्मादहं मानवजनमसाधारणाजुपपित्तमसहमानस्त्वां प्रार्थये। वितीयत्वात्ममत्वदावमा मामुद्धतुं देवसम्बः कुवेरः "भवाय देवाय नमः"

<sup>(</sup>१) देवानां समा कीर्तिकिति वा । (१) कुवेरस्त तत्कोशशासावासिनी देवता ।

इत्यादी देवशब्दा महादेषे स्टाईतस्य सखा देवसखा राजाहरसिकः स्पष्टच्। "कुवेरस्व्यम्बकस्ख" इत्यभिधानम्।

कुवेरस्तपसा पूर्व तोषयामास शङ्करम् । शिवार्थे तु महासदमीः कुवेरस्य वहा स्थिता ॥ तस्माझस्मोप्रदानाय कुवेरोऽधिकतोऽभवत् । तस्माद्ध भवतवात्सस्य श्रीदेव्या प्रकटीकृतम् ॥ अनुगृह्णाति यं यं श्रीस्तं कुवेरोऽनुधावति ।

इति ईशानसंहितावचनात् । कार्तिर्यशोभिमानिनी देवता — कीर्तिर्मतिर्घुतिः पुष्टिस्समृद्धिस्तुष्टिरेव च । श्रुतिः स्मृतिर्घलं मेधा श्रद्धाराग्यजयादिकाः ॥ देवताशकयः सर्वास्तत्तहेवांशगा नृप । महालक्ष्मीमुपासन्ते तस्याः किङ्कर्य एव ताः ॥

इति भागवसंहितावचनात् । कीतिलैदमीप्रेष्या मणिना चिन्ताम-

णिना सह—

कामधेतुः करपष्ट्वस्युधा चिन्तामणिस्तथा । परावतोच्चैःश्रवसावष्सरःकौस्तुभेन्द्वः ॥ महात्रस्यश्रगाः सर्वे ज्ञोरसागरसम्भवाः। श्रियमेवोपजीवन्ति तेषां देवाश्च देवताः॥

रति सौरसंहितावचनात्। मामुपतु, कीतिमृद्धिश्च मे द्दातु मत्स-मीपमागत्य त्वदाव्रया ते मदिष्टं साध्यन्त्वित भावः॥ ७॥

### श्रीरत्नकोशे ।

अनुष्टुभच श्रीस्कृत सप्तमी प्रजिपद्बुधः।

क्रांत्रित्वाचार्यातो सिद्धि प्राप्नोति नान्यथा ॥
कुवेराधास्तस्य देवाः प्रत्यक्ताः स्युनं संश्रयः।
चिन्तामण्यादिरत्नानि नवापि निधयस्तथा ॥
वशे तस्य भविष्यन्ति सिद्धमन्त्रस्य योगिनः।
भृतप्रेतिपशाचादिप्रहृपोडानिवारणम् ॥
प्रयतः प्रजपेन्मन्त्रं रात्रिकाले विशेषतः।
दुर्वाभिर्वित्वपत्रेश्च सकुशैश्च कुशेश्चरः॥
सहरिद्राह्मतयवैस्तण्डुलैश्च समोक्तिकैः।
कुङ्कमैर्द्वयदेवां प्रस्नैद्द्य विशेषतः॥
केतकोकुन्द्मन्द्यरेस्तुळसीद्मनादिभिः।
कुद्भीनाम्नां सहस्रेषु श्रीबीजसहितेन च ॥

श्रीयन्त्रं पुजयेत्रित्यं नित्यकर्माविरोधतः। प्रजपेत्तत्वगायर्जी पुरश्चरणदीत्तितः॥ सपाशाङ्करामायां च सहाकर्षणुप्तलवम्। स्वाहान्तं च नमोन्तं च श्रीमन्त्रमृचि योजयेत् ॥ सप्रवालाह्ममालाकस्थिसमध्यं नियतो जपेत्। धूपयेधक्षपूर्वेश्च घृतदोपेश्च आसयेत्॥ द्राक्षाफलं च बर्जुरं राभाजीरेक्ष्संयुतम्। मध्वाज्यदाडिमीच्तनारिकेलान्समप्येत्॥ सुवासिनीस्समभ्यच्यं स्तुत्वाऽन्यैस्स्तोत्रपाठकैः। हुत्वाउपामार्गसमिधा घृताहुतिपुरस्सराः॥ कट्चम्ळलवणादीनि त्यक्तवा नियतभुग्यती । सार्धिद्वतसरे सिद्धि प्राप्तुयानात्र संशयः ॥ इति 🖟

आंहींकींपंश्रीहीं श्राहींकी इतिबीजनवर्क प्रतिन्यार्स योजयेत्। अस्य मन्त्रस्य कुवेर ऋषिः मणिमालिनी लदमीद्वता सनुष्यकुन्दः। श्रीवलंकी बोजानि ॥ ध्यानम्-

> राजराजेश्वरी लद्मी वरदां मणिमालिनीम्। देवीं देविषयों कीर्ति वन्दे काम्यार्थसिख्ये ॥ ७ ॥ इति सप्तमग्विव्वतिः।

अष्टमी ऋक् । ॐ ॥ क्षुत्रिप्पासामें जो ज्येष्ठामळ्हमीं नाज्याम्यहंम् । अभूतिमसंमृद्धि च सर्वा निर्णुदं मे गृहात् ॥ = ॥

### श्रीविद्यार्ण्यभाष्यम्।

क्षुरिपपासामलामशनायातुष्णामितनारिमका ज्येष्ठां श्रियः प्रागुत्पन्ना-मित्यर्थः । अलक्तीमिश्रयमहं नाश्यामि नाशं प्राप्यामि । हे श्रीः त्वम-भ्रतिमसंपत्ति तथा सर्वामसमृद्धिमपि सनिभवृद्धि मे मम गृहात् गेहात् निर्णंद निष्कासय ॥ = ॥ १थवीधर भाष्यम् ।

हे अपने जुतिपपासामलां क्षुत्तृड्भ्यां मलिनां क्याङ्गी ज्येष्टां श्रियः अग्रजां — जीरोदमथनसमये अलदम्याः पूर्वमुत्पन्नत्या ज्येष्ठतामाडुः। पतादृशीमलक्ष्मीमश्रियमहं नाशयामि । हे महालक्ष्म त्वमेवं कुरु। श्रभूतिमनेश्वय सर्वामसमृद्धि सकलभोग्यवृद्धिराहित्यं च मे गृहात् मम गेहात् निर्शुद् उच्चाटय निरासयेत्यर्थः॥ ५॥ ३३००० १

३ श्रीस्० भा०

। ः लक्ष्मीयामचे विकास

प्रजिपेद्विता निस्य श्रीस्वते चर्चमष्टमीम्।
प्रत्यचारसहस्रं च गायत्रीमपि तावतीम् ॥
श्रीगायत्रीदशीशं तु ल्हमीमन्त्रं शतशिकम्।
प्रानिष्टपरिहाराथी मन्त्रोऽयं परिकीतितः॥
दोर्भाग्यं शमयदेव दुलिपि परिमार्जयेत्।
चीरासनसमासीनः श्रीनिहोत्रपुरस्थितः॥
फलाशी प्रजपेन्मन्त्रं भवत्या कद्राचमालया।
तिलहीमं प्रकुर्चात विर्जामपि हाव्येत्॥
घृतेन जुदुर्थाल्लक्ष्मी दौर्भाग्यं तस्य नद्यति।
सौभाग्यं जायते तस्य नात्रं कार्या विश्वारणाः॥

रंहीश्रीहीर रित बीजपञ्चकेन समन्त्राङ्गन्यासः॥ ध्यानम् — श्रमानपातकतमस्ततितीवरहिम दौर्माग्यभूषरिवदारण्यज्ञमीहे । रोगातिवीरफण्यिमदैनपत्तिराजं लदमीपद्वयमनर्थहरं सुखार्थी॥

खड्गं सवातचकञ्च कमलं वरमेव च । करैश्चतुर्भिविञ्चाणां व्यायेच्चन्द्राननां श्रियम् ॥ इत्यष्ट्रमध्विवरणुसंङ्ग्रद्धः ॥ ८ ॥

### नवमी ऋक्।

अ ।। गम्धद्वारां दुराध्यां चित्यपुष्टां करोषिणोम् । इत्वरीं सर्वेभृतानां ताबिहोपंडचे श्रियम् ॥ ९ ॥ श्रीविद्यारण्यभाष्यम् ।

गन्धः व्राण्याह्यो गुणः द्वारं लक्षणं यस्यास्तां (१) दुराधणं केनापि व्यापत्तां वित्यपुष्टां नित्यं सदा सस्यादिभिः पुष्टां समुद्धां करोषिणां करोषः शुरकंगोमयादिस्तद्वतीं गवाश्वादिबहुपग्रसमुद्धामिति यावि । सर्वभूतानां सकलप्राणिन। मिश्वरोमधिष्ठा जीमाधारभूतां वा तां भूरूपां श्रियमिद्द उपह्वये उपाह्वये ॥ ६ ॥

पृथ्वीधर भाष्यम् ।

हे अन्ते गम्बद्धारां गम्बवती पृथ्वीक्षपां दुराधवी दुस्सहां केनापि धावतुमशक्यामित्यर्थः । निरम्पुष्टां नित्यं सस्यादिभिः पोषणशीलां करो-वित्री शुक्कगोमयवतीम् , अनेन पृथिन्या मसंख्यातपश्चमस्य व्यज्यते, सर्व-

citt entir i

<sup>(</sup>१) आमोदं प्रबिष्टां सुरान्धिप्रयासिति यावतः

भूतामां समस्तप्राणिनामीश्वरी निर्यामिकां (१)प्रभुक्षपां सां श्रियं लक्ष्मी मिह अस्मिन देशे अहमुपह्नये मत्समीपं प्रत्यागच्छेत्याह्वानं करोमोत्यर्थः॥ ''विष्णुपर्ली महादेवी"मिति भूस्कते । 🚜 🗥 🗥 🥦

श्रीर्भूनीला रमा दुर्गा सोता सत्या च भामिनो। रुक्मिणी बुलसी रावास्सर्वा लक्ष्मांशसम्भवाः॥

इति श्रीरहस्ये ॥ ६ ॥ १००० वक्ता भाग क्ला वास्ताहरू

### विद्यानस्तिचायाम् । विशेषिक

ऋचमानुषुभी गण्यसारामिति जमेन्छ्यः।। षष्ट्यसं शतावां तु सहस्राणां च संख्यया ॥ प्रवासमालया प्रवासनस्थरसह पार्थिवम्। बोर्ज विन्यस्य मन्त्रेण श्रीयोजेन च तंज्जपेत् ॥ केसरोचन्द्रकस्तूरीश्रीखराडाग्रैमंनोहरैः। गन्धद्वयस्समम्यदयं स्थितिहत्ते श्रियमर्खयेत् ॥ गोवृन्दानुगतां च्यारवा सुर्शि सस्यमातिनीम् । ्षृष्ठां प्राणिनामीशां दुर्घणी धिषमच्येत् ॥

क्विफलप्रदः धनबान्यपश्चसम्बद्धकरः पुण्यगन्धप्रदः महत्त्वापादकः

प्रभुत्वसाधकम् मन्त्रोऽयम्॥ ६॥ प्रभुत्वसाचक्रश्च मन्त्राऽयम् ॥ ह ॥ इति नवमन्विवरण्**षङ्ग्रहः** ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥

### गयनार कर्ना कर । व**दशमी ऋक्।** तमा विविधि हुस्ते प्रकृत

क्ष्या मन्मः काममार्ज्ञति वाचः सुत्यमंश्रीपहि पुश्चां रूपमञ्चरय मु<u>यि</u> श्रीः श्रयता यशः ॥ १०॥ श्रीविद्यारण्य माष्यम् ।

हे थी। मनसः कामं मनोर्थमाकृति सङ्ग्रहणं वाचः वागिन्द्रयस्य सःशं याधार्थ पश्चनां गोमहिष्यादीनां (२) रूपं चोरादि स्वस्य श्रद्धनीयस्य यववाह्यादेः रूपं भक्ष्यादिचतुविधमशोमहि लमेमहि । श्रीः संपत् यशः कीर्तिम् मिय त्वदुपासके अयताम् माश्रयताम् ॥ १०॥ प्रति द्वितोयवर्गः ॥ २ ॥

### पृथ्वीघर भाष्ट्रसम्।। । । । । । । । । ।

मम मनसःकामं भूदिमनोर्थमाकृति सन्तरेषं बोकस्सत्यं वचसां यथा-

<sup>(</sup>१) तिम्रहालुम्हसम्यामिति यावत्। (१) रूपं शैन्द्रमें सोस्यन प्राह्म "हर्ष स्वभावे शुक्रादी श्लीन्दर्येश इति नामार्थरसमालायाम् । अन् विकास स्व

र्थतां पश्नां रूपं गजाश्वगोमहिष्यादिषाचुर्यमनस्य रूपं भक्यभों ज्यादिकं यशः कीर्तिञ्च यस्यास्सकाशात् वयमशीमहि लमेनहि । तादृशी श्रीर्लंदमीः मिय अयतां सिविचत्ताम् ॥ १०॥

### मन्त्रकल्पाणवे।

मनसः कामित्याचां श्रीस्के दशमीमृचम् ।
मनोवाङ्नियतो नित्यमण्लस्तर्यं चरेत् ॥
वाक्षिस्त्रभौगसिद्धिश्च भोग्यलाभो भवेदुधुवम् ॥
ध्यमेंलंव श्रीमिति सपक्षवं न्यासः ॥ ध्यानम्—
तां ध्यायेत्सस्यसङ्ख्यां लक्ष्मीं स्नोरोदनिवयाम् ।
ध्यातां सर्वेषु भूतेषु तत्त्वक्षानबल्कियाम् ॥
ध्रित दशमी ऋग्विद्यता ॥ १०॥

### एकादशी ऋक्।

ॐ ॥ कर्देमेन प्रजासूता मिय संभव कर्दम । श्रियं वासयं में कुले मात्रं पद्मगार्लिनीम् ॥ ११ ॥

### श्रीविद्यारण्यभाष्यम्।

कर्दमेन कर्दमाख्यपुत्रेण प्रजाभूता प्रकृष्टं प्रजा श्रापत्यं यस्याः सा सपु-त्रेत्यर्थः । "प्राजापत्यमिति" यास्कवचनात् । भूता श्रभवत् । श्रतः हे कर्दम श्रीपुत्र त्वं मिय मदीयगृहे सम्भव संवस । पद्ममालिनीं कमसमा-साधारिणीं मातरं त्व जननीं श्रियं सद्भीं मे मम कुले वंशे वासय निवासय ॥

### पृथ्वी घर भाष्यम् ।

हे कर्दम श्रोपुत्र मयि सम्भव मयि प्रसाद कुछ । यंतः श्रीः श्वया कर्दमेन प्रजाभुता(१) पुत्रवती जाता। तस्मान्मातरं तव जननीं पश्चिनीं पद्मरिवतमालिकां श्रियं लक्ष्मीम् मम कुले वंशे वासय प्रतिष्ठापय । त्व त्परा सतो वासं करोत्वित्यर्थः ॥ ११ ॥

### मन्त्रकरपाणिवे ।

कर्दमेनेत्यादिकां तु श्रीस्कैकादशीमृचम् । गावं सवत्सां संपूज्य जपेदक्षरस्रकम् ॥ श्रीविमिति न्यासः ॥ ध्यामं—

ः सवस्या गौरिव प्रीता कर्वमेन तथेश्विरा।

भेज (१०) प्रजा अस्या अस्तीति प्रजा अर्थशादितादच् । या श्रीरिति शेषः । कर्द-मेन प्रजा भवति भूता जाता अयं कर्दमः श्रीपुत्रः । अत्यरस्पद्वम् ।

कत्याणी मद्गृहे नित्यं निवसेत्पद्ममालिनी ॥ मन्त्रसिद्धौ तु चिराविचिङ्ग्ववंशपरमप्रशिवद्धिरखण्डितेश्वर्यकामश्च भवति । सन्तानसौभाग्यप्रदोयं मन्त्रः। पद्मान्तमालया गोष्ठे प्रजपेत्। बार् त्रिभ्यः पयो द्धाद्रालिकाभ्यश्चप्रत्यहं सुवासिनीमर्चयेतसपुत्रामिति ॥११॥ इत्येकादशो ऋण्विवृता ॥

### द्वादशी ऋक्।

कि ॥ आर्षः मृजन्तं स्निम्धानि चिक्छीत वंस मे ग्रहे । नि चे देवीं मात्रं श्रियं बासय मे कुले(१)॥ १२॥

### श्रीविद्यारण्यभाष्यम्।

मापः अवभिमानिन्यो देवताः स्निन्धानि स्नेह्युकानि कार्याणि स्-जन्तु उत्पाद्यन्तु । श्रपां स्नेह्गुण्यस्वादिति भावः । हे चिक्कीत चिक्कीः तास्य श्रीपुत्र मे मम गृहे गेहे निवस च वासं कुरु । श्रपि च तां देवीं मातरं श्रियं मे मम कुले निवासय संवासया। १२॥

सूकार्थसङ्गहे ।

यद्र श्रीप प्वासम्बद्ध्यस्सर्वमभूज्जगत्।
नारास्ता श्रयनं यस्य स हि नारायणः परः ॥
स्ते नांश्र या श्रीपस्ता यदस्यायनं हरेः।
तस्य स्वाभाविको शक्तिर्देवी नारायणी स्मृता॥
श्रद्धयो हि पृथिवी जाता श्रीम्तरस्यभवत्त्रथा।
वायुरको हापां वत्सश्चन्द्रमास्त्रवमस्यथा॥
जीवं जीवरसं दिव्यममृतं जलमुच्यते।
जायते लीयते यत्र जगत्तजलमीरितम्॥
तज्जलासिवशान्तातमा विरं जलमुणसते।
तस्मात्सर्वनिदानानामपां स्रष्ट्रत्वमुच्यते॥
श्रासु प्रतिष्ठितः स्नेहस्तेनेच प्रमाणवंः।
जगद्भावाय सम्बद्धास्तद्धानी स्याज्ञगञ्जयः॥

<sup>(</sup>१) हिनम्धा हिनम्बायाः लद्दम्याः सुगं सुज्ञिति पंचम्या जुक्, तस्याः एका शात् हे चिक्कीत अयमि जद्दमीयुत्रः सज्ञप्तरित्तं मृज्ञ निसर्गं किए आप्रः प्राप्तवान् त परन्तु जक्ष्मीयुत्र त्वं मे ग्रहे निवस वासं कुर चेत्यपरम् । देवी क्रीडागुणविशिष्टां मातरं जगन्मातरमेतादशीं अयं मे कुले निवासय । "न्यवहितारचे शति नीत्युपसर्गं स्योभयत्र न्यवहितारम् इत्ययों वा।

तस्माद्यासको देवीं प्राथंयेद स्वक्षिणीमा अभाग्यद्रव्याणि सर्वाणि मम स्निग्धानि मातृका ॥ े किल्ला खंततुं ओरवां देवी भोगभावाय भामिनी किल्ला अधिक्यास्तनयो असे चिक्कोतो नाम सन्मधः ॥ ११ १ १००० श्रवत्रविकृतौ चित्ते जातः कामो हि चित्तजः। अयमेव हि संसारहेतुः सर्वार्थसाधकः॥ जगतकामहितं सर्वं येन हैतफलोक्यः। यक्षाकामहत्तो देही श्रोवियो ब्रह्मणि स्थितः ॥ अब्रा सम्पत्रयते तस्य कर्तव्यं न हि विद्याते । लद्भयास्त्रिवर्गरूपायाः प्राप्तिः कामनिबन्धना ॥ तस्माचिक्कोतनामानं लक्ष्मीपुत्रं हि दुर्जयम्। कामदेवं समाराध्य यत्नतः प्राप्तुयाव्छियम् ॥ छत्रमीः प्रयत्नसाध्या हि यत्नः कामसमुद्भवः। तस्य धर्माविरुद्धस्य विभृतित्वं हरेद्यतः ॥ चिक्कोत श्रीसुत स्वामिश्चिरं निवस मदुगृहे । मत्कुले सुचिरं तिष्ठ मञ्चित्ते सिन्निष्टं कुद ॥ त्वदागमनमात्रेण त्वनमाता त्वामनुव्रजेत् । त्वयि प्रीतिपरा सा हि तवच्छन्दोनुवर्तिनी ॥ श्रीदेवीं तां मम गृहे चिरं वास्य मातरम्। नमोऽस्तु तुम्यं चिक्षीत श्रीदेव्ये च नमो नमः॥ पतत्तात्वर्यकां सुके प्रजपेद्वादशीम्बम्। चन्द्रमा ऋषिरेतस्य देवता त्वमृतेश्वरी ॥ चिक्कीतमाताश्रीरखन्दी तु षु व्यंबीजमुच्यते । चतुःषष्टिसद्भाणि प्रजपेनमन्त्रसिद्धये ॥ नद्यास्समुद्रगामिन्यास्तीरे बिल्वतरोस्तटे । जलकुमां समम्यस्य वेष्टि वामीष्टकां वरेत्॥ यम याजुषशाखायामुक्तमारणकेतुके। तेन तन्त्रेण सहितं स्वशास्त्रोक्तविधि चरेत्॥ प्रपादानं प्रकुर्वीत व्यात्यानीयभेव च गार्का भागा ासुवादिनीम्यो विशेम्यस्तद्वतत्येम्य एव च ॥ प्राप्त विशेष भूताधाबनतो देवी तुष्वति श्रीहरित्रिया । अधिकार प्रा तस्यामं भोष्यजातं च तद्च्छासमकालिकम् ॥ हितं मुष्टं समृद्धं च शुद्धं यावद्येचितम् ।

तद्वाचासे तत्कुळे च महालक्ष्मीः स्थिरा भवेत् ॥ इति । इति ।

### अयोदशी अक्।

क्षा आदी पुष्किरिशी पुष्टि पिङ्गली पर्धमालिनीम्। चन्द्रां हिरण्मयीं लक्ष्मी जातंवेदो म आवंह(१)।। १३ ॥ श्रीविद्यारण्यभाष्यम्।

मार्द्दामिति । आर्द्धां(२) मार्द्दगन्यां पुष्करियां(३) स्रभिषेकोद्युक्तिः गजश्रुगडाम्रा पुष्करशब्दो गजश्रुगडाम्रवाचकः प्रवावती वा प्रवालतारूपां वा पुष्टि पुष्ट्यभिमानिनीं पुष्टि ह्रपां वा-''पुष्टि ह्रपेय संस्थितेति' मार्कण्डे-यवचनात् । पिङ्गलां पिङ्गलवर्षाम् । पश्चमालिनोमित्यादि विद्धमन्यत् ॥१३॥ मतान्तरे मन्त्रपाठो भिद्यते न च उत्तर्धात्येवावगम्यते ॥

चतुर्दशी ऋक् । छ ॥ आद्वी युष्किरिणी युष्टिं मुवणी हेममालिनीम् । सूर्यी हिर्यमेयी लक्ष्मी जात्वेदरे म् आवंह ॥ १४॥ श्रीविचारणयभाष्यम् ।

त्राद्वी पूर्वोक्तां यकिरणी यष्टिकरां वेचहरतामित्यथां। टिलोपश्छास्वसः। तद्वती दण्डकारिणी दण्डकरां वा। यष्टि दण्डकणी-'धर्मदण्डस्वरुपिणी''मिति ब्राक्षिकेः। सुवर्णी शोभनवर्णी दक्मकपिणी ठिक्मणी
स्वरूपिणी''मिति ब्राक्षिकेः। सुवर्णी शोभनवर्णी दक्मकपिणी ठिक्मणी
स्वरूपिणी''मिति ब्राक्षिकेः। सुवर्णा शोभनवर्णी दक्मकपिणी ठिक्मणी
स्वरूपिके स्वर्णा स्वर्णा सिक्कमन्यत्॥ १४॥
वरप्रकाशमानां तद्वृपां साम् सिक्कमन्यत्॥ १४॥

त्रयोदशी ऋक् ॥ हे जातवेदः संस्कृताने आदी शीतलगुणां पुष्क-रिणी गजशुण्डामवती वा पुष्टि पोषणकरी सुवणी शोभनकान्ति हेम-

<sup>(</sup>१) हे जातवेदः चन्द्रां चद्रदेवत्यां हिरगमयीं रीष्यरूपां—"स्यास्कोषश्च हिर-ग्यञ्च हेमरूप्ये कृताकृतेग इति कोमात् , हिरण्यं कृताकृतरीप्यं तत्प्रधानां—"प्राधा-ग्यञ्च हेमरूप्ये कृताकृतेग इति कोमात् वचनात् ईटर्शा लक्ष्मी से आवह देहि । न्यार्थे विकारार्थे प्राचुर्यार्थे स्पट् क्रियेगित वचनात् ईटर्शी लक्ष्मी से आवह देहि । अन्यत्स्पष्टम् । (२) आद्रौ विग्राजश्चराडादण्डोद्धृतकुम्भज्ञवाद्गी वा । (३) पुष्क-रदीपस्थितां वा । "द्वीपे तीर्थे निमित्ते च विशिष्टे पुष्करध्वनिश्विस्थनेकार्यमञ्जरी। (४) सूर्यदेवत्यां वा ।

मालिनी हेमपशरचितस्यग्विणी सूर्यामैश्वयस्यां हिरतम्यो स्वर्णस्यां मे मदर्थमावह नावाहनं कुठ ॥ १३ ॥

चतुर्देशी त्राक्त ॥ हे त्राग्ने त्राद्धी पूर्वीकां पुष्करिणीं करिहरतात्रवतीं यष्टि पाकशालादिदण्डकपाम् , इष्टिमितिपाठे यागस्वक्रपाम् पिङ्गलां कद्रवर्णी पद्ममालिनीं पूर्वीकरूपां चन्द्रां सन्तोषकरीं चन्द्रमण्डलवासिनीं चन्द्रकपां कपूरघारिणीं वा हिरण्मयीं सुवर्णमयीं धनकपां धनमञ्जूरां वा लक्ष्मी मे मद्यं ममेतिपाठे मस्यम्बन्धिप्रयोजनाय क्रावह ॥ १५ ॥

### श्रीतत्त्वे

ममकारो मदश्चेति वर्तते पार्श्वीद्वाः। देवते गजरूपिएयी श्रीदेवीमभिषिञ्चतः॥ तयोः शुराडाव्रयोर्भात श्राशाधीत्याह्मयाबुभौ । सुवणकळशी तास्यां तृतिप्र्शास्मसाऽन्वहम्॥ हरपद्मवासिनी देवी चिद्रुपिण्यभिषिच्यते । देहे गृहात्मके विष्टेत्सहानन्देन विष्णुना ॥ पतावान् गजलसम्बास्तु विभूतेविंस्तरो ध्वः। तां समरेद्भिवेकाद्री पुष्टिदां पुष्टिकपिणीम् ॥ वक्माभां स्वत्मधीगुम्यां सुवर्णां स्वर्णनातिनीम्। स्यामेश्वर्यक्रपां च सावित्री स्यंक्रिपणोम् ॥ मात्मसंझां च चिद्र्पां ज्ञानदृष्टिस्वरूपिणीम् । - अञ्चल चन्नुःप्रकाश्**दां चैव द्विरण्यप्रचुरां तथा।।** विकास । १९ कृष क्षा स्वर्णात्मनाविभूतां च जातवेदो म श्रावह र ह क्षा निकार अध्यमेतां जपेशिश्यं प्रथमकं दिवा क्रिकः ॥ है । हा विकास पद्माकरे तटाके वा प्रत्यहं जिसहस्रकम् । १००० १० वर्गातकः मण्डलत्रयपर्यन्तं वत्दीचापरायणः॥ स्वासिनीशतं पूज्यं सामङ्कारं सदिवणम् । सिद्धी गजान्तरेश्वर्यमारोग्यं माग्यमेव च ॥ सर्वार्थसिद्धिमन्ते तु सूर्यसायुज्यमाण्तुयात् । मैज्यादिवृत्तिभिश्चाद्री विराजःकरुणां श्रियम् ॥ द्याद्री चेत्रहस्तां च वतदण्डस्वक्षिणीम् । पिङ्गलाभां प्रसन्नास्यां पद्ममालाधसं तथा ॥ वर्षे भागाति । चन्द्रस्थां चन्द्रस्यां च चन्द्रां चन्द्रधरां तथा। 🕬 अक्षानानक हिरएमयी महालदमीमृचमेतां अपेकिशि॥ **आरम्य शुक्कपञ्चम्यामास्त्रेच दशरात्रिषु ।**  प्राप्तेको तरबृद्धधैव जपेद्रतपरायणः ॥
दात्रिंशन्तासपर्यन्तं पुरश्चरणामुख्यते ।
चन्द्रनग्डसमासदयं सद्भी श्रीलिताम्बिकास् ॥
सिद्धौ तु सार्वभौमत्वं चशीकरणमेव च ।
पूर्णानन्दप्रतिष्ठां च कीर्तिभोगं महद्धनम् ॥
प्राप्तान्ते चन्द्रसायुज्यं प्राप्तोत्येव न संशयः ॥ इति ॥
इति प्रयोदश्वतुर्वं शर्ची व्याख्याते ॥ १३ ॥ १४ ॥

### पश्चदशी ऋक्।

🕉 ॥ तां म् आवंह जातवेदो छ्रध्नीमनंपगामिनीम् । यस्यां हिरंण्यं प्रभूतं गावे। द्वास्योऽस्विन्दिन्देयं पुरुषानुहम् ॥१५॥

### श्रीविद्यारण्यभाष्यम्।

इयं ऋक् द्वितीयया ऋता व्याख्याता। प्रभूतं भूविष्टं। गावः गाः। दास्यः परिचारिकाः उभयत्र शसर्थे जस्। इयान् विशेषः। इति तृतीयो वर्गः॥ १५॥

### पृथ्वी घर भाष्यम् ।

हे जातवेदः श्रम्ने यस्यां लदम्यामागतायां सत्यां प्रभूतं हिरण्यं पुष्क लं धनम् गावः गोप्रहिष्यादीन् दास्यः दासीजनान् श्रश्वान् तुरगादीन् पुरुषान् पुत्रमित्रकलत्रादीन् विन्देयमदं लमेयम् । अन्यगामिनों निवृत्तिरहितां तां तादृशीं लद्मीं श्रियं मे मद्र्थम् श्रावद्द मावा-हनं कुरु ॥ १४ ॥

### इति श्रोस्कमाष्यं समाप्तम् ॥ मन्त्रकलपाणवे ।

पञ्चद्दया ऋचः कुबेरऋषिः मस्तारपंकिश्छन्दः। हींश्रोहीमिति बीजानि । द्विधाविभक्तमन्त्रेण सबीजत्रयेण पक्षत्रेन त्रिवारमनुलोमविलो-मपरिवर्तनतः षोढा न्यासाः॥ ध्यानम्—

ध्यायेष्ठध्मी प्रहस्तितमुखी राज्यसिहासनस्थां मुद्राशक्ति सकलिवनुतां सर्वससेव्यमानाम् । अग्नो पूज्यामिकतजननी देमवर्णा हिरएयां भाग्योपेतां मुवनस्रखदां भागवीं भूतिधात्रीम् ॥

४ श्रो**स्**० भा०

मन्त्रोऽयं धान्यराशेक्षिरे पद्मासमात्त्या सुलसीकाश्वमालया वा प्रत्य इमष्टात्तरित्रसहस्रवकारेण सहस्रदिवस्त्रपात्सिको भवति । व्याद्मातिने महेन्द्रनोलालमालया पञ्चलस्त्रपाच्छ्रत्रन् जयति । वस्त्रासने दर्भास्तरणे वा रुद्राक्षमालया नवलक्षत्रपाद्भियां प्राप्नोति । वेत्रासने सुवर्णालमालया कोटिलपाद्गाज्यं प्राप्नुयात् । पेश्विकसर्वकामपदोऽयं मन्त्रः । अर्थतस्त्वेवा दितीयामृक्षमनुकरोति । अन्यद्नयत्रोक्तमेवेति समानम् ॥१४ ॥

> इति पश्चदेशो ऋग्विवृता॥ इति श्रीस्कभाष्यम्॥

### निरुक्तकारोक्तफलस्तुति।।

क ॥ यः शुच्चः प्रयंतो भूत्वा जुहुयांदा <u>ष्य</u>मन्वहं म् । श्रियं: प्रश्चदंशर्चेश्च श्रीकार्यः सत्ततं जेपेत् ॥ १६ ॥

यः श्रीकामः सं ग्रुचिः प्रयतिश्च भृत्वा सततं सङ्करपिद्विनिदिपंचद् शाब्देषु प्रत्यहं स्वशाखोक्तविधानेनामि संस्कृत्य श्रीस्कप्ञदशामानिः पञ्चदशाज्याद्वतीर्द्धुत्वा ततः परं श्रियः श्रीस्क्रस्थपञ्चदशर्वे साक्रवेनेकः वारमिति यथाशक्त्यखण्डपारायणं कुर्यात् । त्रथया पञ्चदशवारमखण्डपा-रायणं कृत्वा तत पक्षकामृचं विधिवद्यथासंस्यं जपेत् । तदशक्तौ सौकि केऽमाविष पञ्चदशञ्चिमः प्रत्यहं पञ्चदशाज्याद्वतीर्द्धुत्वा पञ्चदशवारं श्रीस्कं जपेत्तस्य श्रीकामस्य तिस्मिन्नेव जन्मिन महती श्रीप्राप्तिभविष्य तीति विद्यायते । विधिवद्यष्टानासमर्थस्य तु द्यायामात्रं वा यथायोग्धं वा फलं भवति । प्रतिबन्धकबाद्वत्ये तु जन्मान्तरे फलानुभवो भविष्य-तीति सिद्धान्तः ॥ तदुक्तं मन्त्ररहस्ये—

श्रिधकारी यथादेशे यथाकाले यथामनुम् यादिग्वधानसम्बानः प्रतापेतादशं फलम् ॥ कालदेशिक्रयास्पाधनुरूपं लगेकरः। मरशुरकटेन पुरायेन तिसम्बेष द्वि अन्मनि ॥ तरफलं भाष्नुयात्सिको नाम्न कार्या विमारणा । पुण्यस्यानुस्कटरवे सु चिरास्किञ्चित्फलं लभेक् ॥ प्रतिबन्धकवादुल्वे कलं जन्मान्तरे भवेत् ॥ न देवतोषणं स्वर्धं भविष्यति कक्षाचन ॥ तस्मान्मन्त्रं जपेवीनी यतः शुद्धेन्द्रियक्रियः ॥ इति ॥ १ ॥

### अरवेदीयसौ भारयलक्ष्म्युपनिषत् क वाङ्मे मनसीति शान्तिः॥

त्रथ भगवन्तं देवा ऊत्तुः-हे भगवतः कथय सौभाग्यलद्मीविद्याम् ।
तथेत्यबोचद्भगवान।दिनारायणः । सर्वे देवा यूयं छावधानमनसो भृत्वा
प्रयणुत । तुरीयक्षणं तुरीयातोतां सर्वोत्करां सर्वभन्त्रासनगतपीठोपपीठदेवतापरिवृतां चतुर्भुजां श्रियं हिरण्यवणीमिति पञ्चद्रशर्मिभव्यांयत ॥ स्मा पञ्चद्रश्रत्रभात्मकस्य श्रीस्कस्यानन्दकर्षमिवक्षीतेन्द्रिराञ्चता
त्रम्वयः श्रीरित्याद्या ऋचः । चतुर्दशानामृचामानन्दाद्युषयः । हिरण्यवणीः
द्यत्रयस्याऽनुष्टुप्तुन्दः । कांसोस्मीत्यस्य बृहतीद्धन्दः । तदन्ययोद्ध्योद्धिद्यप्तुन्दः । अनुष्टुप्पुनरष्टकस्य । शेषस्य प्रस्तारपङ्किः । अग्निद्वता ।
दिरण्यवणीमिति बोजम् । कांसोस्मीति शक्तिः । दिरण्ययोचन्द्रारजतस्यः
जाद्दिरण्यस्यादिवादिरण्यवणीति प्रणुवादिनमोन्तेश्चतुर्थ्यन्तैरङ्गन्यासाः ॥

णश स्तामन्त्रेरङ्गन्यासाः - मस्तकलोचनश्रुतिद्याणवदनकण्ठवाहुः द्वयद्वयनाभिगुद्यपायृष्जानुजङ्घेषु श्रीस्केकैकेचं क्रमशो न्यसेत्॥

> श्रमळकमलसंस्था तद्रजःपुद्धवर्णा करकमलध्तेष्टाभीतियुग्माम्बुका च । मणिमुकुटविष्वित्रालङ्कताकल्पजालैः सकल्भुवनमाता सन्ततं श्रीःश्रियै नः ॥

तत्वीरं कणिकायां संसाध्यं श्रीबीजम् । वस्वादित्यकलायमेषु श्रीस् कगतार्घार्धकां तद्वहिर्यश्याचिरित मात्तकया च श्रियं यन्त्राङ्गद्शकं च वित्तिष्य श्रीमावाहयेत् । श्रङ्गेः प्रथमावृत्तिः । पद्मादिभिद्धितीया । लोके-श्रीस्तृतीया । तद्युधैस्तुरीयावृत्तिभवति । श्रोस्कनावाहनादि । षोडग्रस्तृतीया । तद्युधैस्तुरीयावृत्तिभवति । श्रोस्कनावाहनादि । षोडग्रस्तृत्वावाः ।

सीभाग्यरमैकासर्या भृगुनिचद्रायत्रीश्रिय ऋष्याद्यः। शमीति बीज-शकी । श्रोमित्यादि वहङ्गम् ।

भूयाद्भूयो द्विपद्याभयवरद्करा तसकार्तस्वराभा ग्रुआभ्राभेभयुग्मद्वयकरधृतकुम्भाद्भिरासिन्यमानाः। रत्नेघावद्धमौलिविमलकरदुकुलार्तवालेपनाक्याः पद्माची पद्मनाभोरसि कृतवस्रतिः पद्मगा श्रीः श्रिये नः॥

तत्पीठमष्ट्रपत्रं वृत्तत्रयं द्वादशराशिखराडं चतुरसं रमापोठं भवति । कणिकायां ससाध्यं श्रीषीतम् । विभृतिकन्नतिः कान्तिरसृष्टिः कोर्तिः स्थितिर्नितिर्ग्युष्टिहत्कृष्टि ऋस्टिरिति प्रणवादिनमोन्तैश्चतुर्थ्यन्तेर्नवशक्तीः यंजेत्। सङ्गः प्रथमावृक्तिः । वासुदेव।दिभिद्धितीया । बालक्यादिभिस्तिः तीया । इन्द्रादिभिश्चतुर्यो भवति । द्वाद्शलक्ष्रज्ञपः । श्रीलक्ष्मीर्धरदा विष्णु-पन्नो व अपदा हिरगयक्षण स्वर्णक्षपा स्वर्णमालिनो रजतस्त्रज्ञा स्वर्णप्रभा स्वर्णप्रकारा पद्मवासिनी पद्महस्ता पद्मित्रया सुक्तालङ्कारा चन्द्रा सूर्या बिल्वप्रिया ईश्वरो भुक्तिम् विज्ञित्वभूतिः ऋद्धिः समृद्धिः कृष्टिः पृष्टिर्धनदा धनेश्वरो श्रद्धा भोगिनो भोगदा स्वावित्री धान्नीत्यादयः प्रणव।दिनमोन्ताः श्वतुर्थन्ता मन्ताः । एकाक्षरवदङ्गादिपोठम् । लक्षज्ञपः । दशांशं तर्पणम् । श्वतांशं हवनम् । सहस्रांशद्विजन्तिः । निष्कामानामेव श्रीविद्यासिद्धः न कदःपि सकामानामिति ॥

मथ हैनं देवी ऊचुस्तुरीयया मायया निर्दिष्टं तस्वं ब्रह्मेति । तथेति स होवाच—

योगेन योगो झातब्यो योगो योगात्प्रवर्धते। योऽप्रमत्तस्तु योगेन ख योगो रमते चिरम्॥ समाप्य्य निद्रां सुजीर्णाल्पभौजो श्रमत्याज्यबाधे विविक्त प्रदेशे। सदास्रोत निस्तुष्ण एव प्रयत्नोऽथवा प्राण्रोधो निजाज्यासमार्गात्॥

वक्त्रेणःपूर्यं वायुं हुतवहनिलये पानमादृष्य घृत्वा । स्वाङ्गुष्ठाधङ्गुलीभिवरकरतळयोः वड्भिरेवं निरुध्य ॥ श्रोत्रे नेत्रे च नासापुटयुगलमधोऽनेन मार्गेण सम्यक् पश्यन्ति प्रत्ययांसं प्रणववहुविधध्यानसंलोनचित्ताः ॥

श्रवणमुखनयननासानिरोधनेनेवं कर्तव्यं ग्रुद्धसुबुझासरणी स्फुट ममसं श्रुयते नादः ।

विचित्रघोषसंयुक्तोऽनाहते श्रूयते ध्वनिः।
दिव्यदेदृश्च तेजस्वी दिव्यगन्घोष्यरोगवान्॥
संपूर्णहृदयः ग्रुन्ये त्वारम्भे योगवान्भवेत्।
द्वितीयां विघटीकृत्य वायुर्भवित मध्यगः॥
दृढासनों भवेद्योगो पद्माधासनसंस्थितः।
विष्णुप्रन्थेस्ततो भेदात्परमानम्दसंभवः॥
त्रातिग्रुन्यो विमर्वश्च मेरोशब्दस्ततो भवेत्।
तृतीयां यत्नतो भित्वा निनादो मर्दत्वध्वनिः॥
महाम्यं ततो याति सर्वसिद्धिसमाश्रयम्।
चित्तानन्दं ततो भित्वा सर्वनीरगतानिङः॥
निष्पत्तो वैष्णवः शम्दः क्रणनीतिक्वयो भवेत्।
पकोमूतं तदावित्तं सनकादिमुनीस्वतम्॥

भन्ते अन्तं समारोच्य खण्डे खण्डं समर्पयन्। भूमानं प्रकृतिं च्यात्वा कृतकृत्योऽमृतो भवेत्॥ योगेन योगं संहध्य भावं भावेन चाञ्जसा। निर्विकर्लं परं तस्वं सदा भूता परं भवेत्॥ अहंभावं परित्युज्य जगद्भावमनीद्रशम्। निविंकल्पस्थितो विद्वान् भूयो नाष्यनुशोचित ॥ सिल्ले सैन्धवं यद्वत्साम्यं भवति योगतः। तथात्ममनहोरेक्यं समाधिरभिधीयते ॥ यदा संजीयते प्राणो मानसं च प्रतीयते । तदा समरसन्वं यत्समाधिरभिधीयते॥ यत्समत्वं तयोरत्र जीवातमपरमात्मनोः। समस्तनष्टसङ्करपरसमाधिरभिधीयते॥ प्रभाश्चन्यं मनःशुन्यं बुद्धिशन्यं निरामयम्। सर्वश्रम्यं निराभासं समाधिरभिधीयते ॥ स्वयमुचिरिते देहे देही नित्यसमाधिना। निश्चलं ते विज्ञानीयारसमाधिरभिधीयते॥ यत्र यत्र मनो याति तत्र तत्र परं पद्म्। तत्र तत्र परं ब्रह्म सर्वत्र समवस्थितम् ॥ इति ॥

श्रथ हैनं देवा ऊचुनंबचक्रवियेकमनुब्होति।

तथेति स होवाब आधारे ब्रह्मचकं त्रिरावृत्तिभगरण्डलाकारं तत्र तथात स हावाच भाषार हुन के विकास कार्य के स्वाधिक के स्वाधिक के स्वाधिक के स्वाधिक के स्वाधिक के स्वाधिक के स्व पदं भवति । इत्याधारचक्रम् ।

द्वितीयं स्वाधिष्ठानसकं षड्दलं तन्मध्ये पश्चिमाभिमुखं लिङ्गं प्रवालाः क्रुरसदृशं ध्यायेत्तजैवोड्यानपीठं जगदाकर्षणसिद्धिदं भवति ।

तहरा ध्यायस्त्रवाज्याः तृतीयं नाभिचक्रं पञ्चावतं सर्पकुटिकाकारं तन्मध्ये कुगडिकिनीं वालाः तृतीयं नाभिचकं पञ्चावत सपकाटका किरसर्वास केपडासनी वाल कंकोटिप्रभां तनुमध्यां ध्यायेत् । सामध्यंशक्तिरसर्वसिक्षिपदा भवति ।

विष्ठभा तनुमन्या ज्याजाः । तन्मन्ये ज्योतिस्याल्यः मणिपुरकचकं हृद्यचक्रमष्ट्रतारधोमुखम् । तन्मन्ये ज्योतिस्याल्यः मणिपूरकचकं हृद्यचकमण्डला सर्वेषिया सर्वेषिया सर्वेषिया सर्वेषिया सर्वेषिया सर्वेषिया सर्वेष्यकरी भल्

कार ध्यायत्। सम् हल्यस्यः सम् वामे इडा सन्द्रनाडी स् कण्डसकं चतुरङ्गलम्। तत्र वामे इडा सन्द्रनाडी स् स्यनाडी। तन्राध्ये सुषुम्तां श्वेतवर्णां ध्यायेत्। य एवं डिदो भवति

तानुचकं तत्रामृतघाराप्रवाहः। घण्टकालिक्षमृतचकरस्ये राजदन्ताव लिखनीविवरं दशमदारं तत्र शुन्धे ध्यायेचित्तत्वयो भवति।

स्तमं भूचकमञ्जूष्टमात्रं तत्र ज्ञाननेत्रं दीपशिखाकारं ध्यायत् । तदेव पालकदं वाक्सिद्धिदं भवति ॥

श्राज्ञाचक्रमष्टमं ब्रह्मरन्ध्रनिर्वाणचकं तत्र स्विकागृष्टेतरं धूस्रशिखाः कारं ध्यायेत्। तत्र जालन्धरपीठं मोक्षप्रदं भवति । इति॥

परब्रह्मचकं नवममाकाशचक्रम्। तत्र षोडशद्लपद्ममूर्ध्वमुखं तन्मः च्यकिष्णका त्रिकृटाकारा तन्मध्ये उद्ध्वं शिक्तकां पश्यम् ध्यायेत्। तत्रैव पूर्णिगिरिपीठं सर्वे च्यासिद्धिसाधनं भवति ॥ सीभाग्यलदम्युपनिषदं नित्यमधीते सोऽग्निप्तो भवति। स वायुप्तो भवति। सक्लधनधान्यः सत्पुत्रकलत्रहयभूगजपग्रमिहषीदासीदासयोगञ्जानवान् भवति। न स पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते द्रायुपनिषत् ॥

कैवाङ्मे मनसीति शान्तः॥ श्रीरस्तु॥ इति श्रीसीभाग्यलस्युपनिषत्समाप्ता॥

व प्राप्तिस्थानम्—
महान्य जयकुष्णदास—हरिदास गुप्तः—
वित्तानन्द ज्येखम्बा संस्कृत सीरिज आफिस,
पकोभृतं तदा विद्याविसास प्रेस, बनारस ।

to the second temp. The second 1 Market and the second s War and All The Control of the Contr  $\mathcal{E}_{m,p} = \mathcal{E}_{m,p} = \mathcal{E}_{m,p} + \mathcal{E$ 20 - 1 - 3 The second section of the second section is e englisher i transporter i percenti e 1 4 C. The Former's and the contract of the contra 1-271, 400 1.37 and the second and the second of the second - HOEN ---

| STITUTE TO THE COLUMN C |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| अस्मत्प्रकाशित-वेद-धर्मशास्त्र-कर्मकाण्ड-ग्रन्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| १ अभ्विलायनसम्मानाताता । भर सम्मान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -    |
| र राज्यपुर्भारवशास्त्रमा जानकवर्णातम् । जन्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| र जार्ज पुरुष । सावक प्रणातः । माइटासक्रम भागा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| ४ चतुर्वेदभाष्यभूमिकासंग्रहः । सायणाचार्यकृत स्ववेदभाष्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| ५ ताण्डधमहाब्राह्ममा । सामाणाचार्यक्रिकाः २॥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ı    |
| , and the second of the second |      |
| पाणिन्याद् (दात्रिशत ) शिलासंग्रहः। गण्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | V    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | L    |
| ) 3 2 7 4 4 1 1 1 1 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| ं अल्लान्य प्राप्त शास्त्र । स्वास्त्र । स्वास्त्र विश्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| ११ शुल्वसूत्रम् । कर्वभाष्य-महिधरवृत्ति सहितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| 17 - 18 EH 4-E 18   4 - 2 mms                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| १३ कात्यायनश्रीतसन्नम्-कर्कशास्त्र मन्त्रिकः २/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| 1 ALLANGSONDAN I II SEED THE POPULATION OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _    |
| ्राच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्याच्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _    |
| १६ निर्णयसिन्धुः । कृष्णभष्टकृत व्याख्या सहितः २२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ľ    |
| १० याझवल्क्यस्मृतिः । वीरमित्रोदय-मिताक्षरा टीकाद्वय सिता ७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | j    |
| १८ ॥ बालभारो-पित्रायस्य रोकाद्वय सहिता ७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| १९ लाट्यायनधी अस्ति । जताकाराडाबाद्य १९॥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| २० वोरिमित्रोद्यः । श्रीमित्रमिश्रविरिचतः १-१२ प्रकाशाः ५॥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| २१ वित्यताप्राक्तिक है । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| २२ श्राद्धकल्पलता । श्रीनन्दपिडतङ्गता १॥)<br>२३ श्राद्धचन्द्रिका । भारत्यताश्रुद्धिसंश्रद्धश्च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| 15 21 0 41 6 01 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| २४ षडशोतिः। गुद्धिबन्दिकाल्याख्या सहिता<br>२५ सामवेदोयस्वोधिनो स्टब्स                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | )    |
| २५ सामवेदोयसुबोधिनो पद्धतिः २)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1    |
| १६ अश्वर्ष्यम् । द्वाराक्षिकः 🛌 🧸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -1.5 |
| / /scancalold[Q:   Singuistics ->                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4    |
| १८ स्मृतिसारोद्धारः । श्रीविश्वम्भरित्रपाठिङ्कतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1    |
| E STATE OF THE STA | )    |

# माप्तिस्थानम्-चौखम्बा-संस्कृत-पुस्तकालय, बनारस सिटी।

हरिदाससंस्कृतग्रन्थमालासमाल्या

# काशीसंस्कृतसीरीज्।

१२

वैदिकविभागे(२)बितीयपुरपम्।

# पुरुषसूक्तम्।

महामहोषाध्याय-सर्वतन्त्रस्वतन्त्र-श्रीमत्सायणाचार्यप्रणीत-सायणभाष्येण श्रीमन्महोधरकृतवेददीपाख्यभाष्येण पण्डितप्रवर-श्रीमन्मङ्गलाचार्यनिर्भितमङ्गलभा-ष्येण विद्वच्चूडामणि-श्रीमत्कमलकृष्ण-विरचित अश्रीनिम्बार्कमत्भाष्येण च समलङ्कृतम् ।

-<del>13</del>-8

न्यायोपाध्यायेन पं० श्रीडुण्डिराजशास्त्रिणा संशोधितम् ।

\*सर्वत्रास्मिन्युस्तके प्रमादाद्यामानुजभाष्यनाम्ना शिरःप्रतीकेण सुद्रितं विम्यार्कमतभाष्यमेव विज्ञेयम् । THE COURT OF THE PARTY OF THE P

ALTERNATION OF THE STREET

Printed by JAYKRISHNA DASS GUPTA, at the Vidya Vilus Press, Benares.

### श्रीपुरुषसुक्तप्रस्तावना

अस्तीदं भारतं वर्षमिखलगीर्वाणगणजगीयमानकीर्तिमण्डलं श्रुत्युक्तकर्मज्ञानभाण्डारसमुचत्समृद्धिसमुह्लसितञ्च सर्वेषां वर्णानां चतुर्णामाश्रमाणामप्यशेषदुरवगाहधर्माव्यिसमुत्तरणसेतुभूताऽऽदि-पुरुषनिः इवसितवेदत्रयीमहामहिम्नैवेति सुव्यक्तमेव श्रुतिसरोवगा-हनचातुरीप्राप्तशेमुषीणां विपश्चिद्धुरीणानाम। सा च वेदत्रयी मन्त्र-ब्राह्मणभेदेन द्वित्रिधा । तत्र मन्त्रस्तावद्यक्षाद्यनुष्ठानकारणभूतद्रव्यदे-यतादिप्रकाशकः। ब्राह्मणस्तु विध्यर्थवादादिप्रतिपादकोऽनेकविधः। चेद्ध प्रयोगमेदेन यज्ञनिर्वाह्यस्य सामभेदेन भिन्नस्वयी-संबितः। अय्यामपि मुमुञ्जपरिध्येयपादाराविन्दस्य परब्रह्मस्वरूपिणः पुरुषोत्तमस्य भगवतः परमप्रसादप्राप्तिनिदानं सर्ववेदार्थसारं सर्वाः भीष्टदं महापुरुषस्वरूपसम्पादकं पुरुषसूक्तं तस्वज्ञानप्रतिणादकत्वादः शानान्धकारक्रवादुत्तितीर्षूणां परब्रह्मज्योतिदेशंकत्वेनाऽऽत्मानात्मवि॰ चारतो मोक्षप्रदत्वाकेवलपाठकानां पठनमात्रेण दुरितनिवारणफलश्च-तेश्चातीचाभ्यहितमिति मनस्याकलय्य सायण महीधरभाष्योपेतस्य पुरुषस्कस्य मुद्रणे प्रवृत्तोऽभूवम्। किन्तूकभाष्यद्वयस्यान्यत्र प्रकाः शितत्वाहौर्लभ्यविरहेण नातिप्रमना भाष्यन्तरगवेषणपरायणोऽहम्

उद्योगेनैव सिद्धान्ति कार्याणि न मनोरथैः। न हि सुप्तस्य सिंहस्य प्रविद्यान्ति मुखे मृगाः॥

इत्यनुसरन् किवयदिनान्त एव प्रातःस्मरणीयश्रीमत्पित्चरणसंगृहीतप्राचीनपुस्तकालयात्कृष्णयञ्जःशाखानुसारिमङ्गलभाष्यसुपलभ्य निधिमिव दुर्गतोऽहमत्यन्तं हर्षितः। तदवसर एव काकतासुपलभ्य निधिमिव दुर्गतोऽहमत्यन्तं हर्षितः। तदवसर एव काकतालीयन्यायेन वृन्दावनवास्तव्यश्रीमत्पंडित-किशोरदासजी-वन्सीखटमहोद्यैः प्रेषितं निम्बार्कमतभाष्यं दृष्ट्वा तमानन्दमिवन्दं यो वचसामप्यगोचरः। इत्यं भाष्यचतुष्ट्यं सम्पन्नेऽस्य मुद्रणारम्भोऽज्ञिन।

तत्र यद्यपि मङ्गलभाष्यकर्ता कः कस्मिन् वा देशेऽभृत् कदा वा तेनेदमलेखीति स्पष्टं नोपलभ्यते, तथापि पुस्तकलेखनशैल्या दाक्षिः णात्यः काश्चित्रद्वद्ररेण्य इति-पुस्तकस्यातिजीर्णत्वाच त्रिशतवर्षः पूर्वमेवदं लिखितमिति च प्रतिभाति । अन्तरान्तराऽन्यथा लिखिः तानामभराणामन्यथाऽशैसङ्गतये व्यवस्थापनात्स्वयं भाष्यकृतेवदं

#### प्रस्ताधना ।

निम्बार्कमतभाष्यन्तु वृन्दावनविहारिणा श्रीभगवन्नन्द्नकृष्ट रणचरणारविन्दपरिचर्यापरायणेन सनात्मकुलसंभूतेन निम्बार्कमत् श्रद्धालुमा विजयरामतनूजस्नना पंडितप्रवरक्षमल्करणशर्मणा चतुर्दशाविकैकानविश्रतितमे १९१४ संवत्सरे निरमार्याति—

माघे मास्यसिते पक्षे चतुष्यी सूर्यवासर । वेदेन्दुनम्दपृष्टयङ्के वत्सरे पूर्णतामगात् ॥

इत्यन्तिलिखतपयेनैवावगम्यते। निम्बाकंभाष्यकर्तुरिष बृह-दारण्यकितिल्लाह्मणेषिनपद्भागवतगीतादियुक्तिबलात् यहे-त्यादिना प्रतिमन्त्रं व्याख्यानान्तरशैली पुरुषस्काक्षरार्थव्याख्यानन्दा-स्वपानरस्कितानां सहदयानां विशेषतश्च तन्मतावलम्बिनां मानस-ममन्दामोदसभारसंभृतमवद्यं विधास्यतीति।

तादिदं पुरुषसुकं पुण्यपत्तनस्थानन्दाश्रमसंस्कृतप्रंथावल्यादी मु द्वितमिष भया सानन्दं भूयोषि 'हरिदाससंस्कृत प्रंथमालासमाख्य— काशीसंस्कृतसीरिजपुस्तकमाला'सम्पादकसेठहरिदासगुप्तात्मजः जयकुष्णदासमहोद्यानुरोधादनल्पपरिश्रमेण संशोध्य विद्याविला-सयन्त्रालये मुद्धितम्। कृतेऽपि सम्यक् संस्करणेऽस्मादशाल । मृतिशेष् मुषीसुलभानि स्खलनानि विचार्य प्रवोधयन्तु विचक्षणा विद्यास येना-प्रिमसंस्करणे यतयास्य विशेषतो निदाषतासंपादनाय। हष्टिदोषो-पनताश्चाशुद्धीः क्षाम्यन्तु द्यापरा दोषज्ञाः सफलयन्तु च मामक्तिनं परिश्रममिति च भूयो भूयः परमेश्वरं प्राध्यते—

ज्येष्ठशुद्धदशस्थाम् संवत् १९८०

विपरिचरज्वरः— हुण्डिराजशास्त्री।

# भाष्यचतुष्टयोपेतपुरुषस्कस्य विषयानुकमः सूचीपत्रम् ।

| विषयः।                                                 | do   | पं  |
|--------------------------------------------------------|------|-----|
| प्रथमा ऋक्।                                            | . 8  | 4   |
| तस्याः पद्निर्देशः।                                    | 1.9  | 9   |
| ऋषिछन्दादिकथनम्।                                       | 1.5  | 88  |
| प्रथमर्चः सायणार्थः।                                   | . 53 | १६  |
| मङ्गलभाष्यमङ्गलम् ।                                    | 2    | 3   |
| पुरुषशब्दस्य तत्पदत्वम्पद्वाच्यत्वम् ।                 | 53   | 6   |
| तयोर्वाच्यार्थलक्ष्यार्थकथनम्।                         | 111  | 6   |
| तत्र च गायत्रीमन्त्राधस्योपयोगवर्णनम्।                 | 3    | 8   |
| प्रथमर्चः मङ्गलभाष्यार्थः।                             | . ,, | 8   |
| महोधरमङ्गलम् ।                                         | 99   | 58  |
| पुरुषस्कस्योपयोगे कात्यायनस्त्रस्य प्रमाणताकथनम्।      | . 22 | 56  |
| महीधरमन्त्रार्थः।                                      | R    | 88  |
| रामानुजमङ्गलम् ।                                       | 44   | १४  |
| तस्वंपदार्थनिकपणपूर्वकस्य भगवतस्तत्पद्वाच्यताप्रदर्शक  | 1    | : : |
| प्रथममन्त्रार्थकथनम् ।                                 | É    | Ę   |
| यद्वेच्यादिकल्पान्तरैः प्रथममन्त्रार्थकथनम् ।          | 97   | 30  |
| ब्रितीया ऋक्।                                          | 9    | १९  |
| तस्याः पदनिर्देशः।                                     | 99   | ₹₹  |
| सायणमन्त्रार्थः।                                       | . 53 | 54  |
| मङ्गलभाष्यार्थः।                                       | 6    | 9   |
| यद्वेत्यादिनार्थान्तरकथमम्।                            | 8    | 8   |
| महीधरार्थकथनम् ।                                       | 37   | २३  |
| कालादीनां पुरुषायत्तस्वरूपस्थितिप्रवर्तकतया पुरुषाभेदम | -    |     |
| तिपादनपरा रामोनुजार्थः।                                | 80   | 88  |
| त्रतीया अक् पदानि च ।                                  | \$8  | ۹,  |
| तस्यास्सायणार्थः।                                      | 53   | 5   |

| विषयः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | đ٥        | ф   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|
| परमेश्वरस्यैव चिद्धिलासविभृतिः सर्वं जगदिति-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | , ,       |     |
| प्रतिपादनपर मङ्गलभाष्यम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 11        | 10  |
| जगदात्मस्य रूपयोर्विलक्षणत्वेन कथं तयोः सामानाधिकरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | "<br>ख-   | ,,  |
| ामात पूर्वपक्षस्तदुद्धारश्च।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२        | Ę   |
| महीधरार्थः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           | 20  |
| अस्यैव भगवतो विश्वकर्तृत्वादि न हिरण्यगर्भादीनामित्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ))<br>TH- | 40  |
| न रामानुजमतार्थः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १३        | -   |
| चतुर्थी ऋक्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | 4   |
| पंद्विकृतिः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 39        | 24  |
| सायणभाष्यम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 57        | २७  |
| सांवानांनवानांनवानांनवाने के के किया है कि विकास कर किया है कि विकास कर किया है कि किया है कि किया है कि किया किया है कि किया किया है कि कि किया है कि | \$8       | 3   |
| त्वमपुरुषस्यति मङ्गलार्थः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |     |
| मद्दीधरभाष्यम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 39        | 58  |
| जगद्योनेरिय भगवतो जन्मादिराहित्यमिति रामानुजार्थः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १५        | 2   |
| त्रिपाच्छन्दस्यार्थान्तराणि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27        | \$8 |
| तत्र ब्रह्मणि वाचकताया अभावेन कथं प्रतिपाद्यप्रतिपादक-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 99        | १८  |
| भाव इति श्रुतिविरोधपरिहारौ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |     |
| साधारातधारकोः भेरता १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15        | 56  |
| प्रमाणम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1111      |     |
| पञ्चमी ऋक्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १६        | 63  |
| पदानि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 55        | 20  |
| सायणार्थः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 55.       | २२  |
| 'तत्सुष्ट्वा तदेवानुप्राविद्यात्'इति श्रुत्यर्थपरं मङ्गलभाष्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 33        | २६  |
| यकथनम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |     |
| महीधरभाष्यम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १७        | 88  |
| engarminara menter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 25        | २६  |
| कार्यकरणाधिष्ठातुः प्रादुर्भाषप्रदर्शनद्वारा पूर्वप्रतिकातका-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |     |
| मात्रीत्पत्तिप्रदर्शनपरं मङ्गलब्याख्वानम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 85        | 99  |
| ष्ट्री गर्दे !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 97        | 24  |
| स्याः पद्विकृतिः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 20        | 8   |
| <b>ायणभाष्यम्</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 17        | 8   |
| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | **        |     |

## विषयस्चीपत्रम्।

| ं विषयः                                                      | do    | de   |
|--------------------------------------------------------------|-------|------|
| कर्तृकार्यभोकतृमोन्यकपत्वेन इविर्यह्नदेवतामयपुरुषोपपाद-      | , . V |      |
| नार्थ मङ्गलभाष्यम्।                                          |       | . 58 |
| अत्र ऋतुषद्कस्याईत्वेपिवसन्ताद्युक्तर्तुत्रयस्य यजनोपयो-     | fe Fl |      |
| गित्वप्रद्शेलम् ।                                            | 39    | २०   |
| महीधरार्थः । तत्र ऋक्पाठानुक्रमे स्वरसप्रदर्शनम्।            | 50    | १३   |
| कालावयवतया यज्ञाङ्गत्वप्रतिपादनपरं रामानुजमान्यम्।           | 99"-  | 28   |
| सप्तमी ऋक् सपदा।                                             | 28    | 5    |
| सायणभाष्यम्।                                                 | 37    | 40   |
| मङ्गलार्थः ।                                                 | 35    | 30   |
| महीधरभाष्यम्।                                                | 23    | १२   |
| यद्वेत्यादिना सप्तसमुद्राणां परिधित्यकथनमः।                  | 17    | 23   |
| रामानुजार्थः।                                                | 75    | २८   |
| यद्वैत्यादिनाऽर्थान्तराणां सांख्यादिमतपराणां प्रदर्शनम्।     | 23    | ₹,   |
| सपदा अष्टमी ऋष्।                                             | 95    | 80   |
| सायणार्थः ।                                                  | 9.9   | २४   |
| पुरुषपशुयजनधरं मङ्गलभाष्यम् ।                                | 28    |      |
| महीधरभाष्यम् ।                                               | 7.7   | 24   |
| यजनक्रमपरं रामानुजार्धप्रतिपादनम् ।                          | 37    | २६   |
| नवमी ऋक् ।                                                   | - 54  | 4    |
| प्रवृतिकृतिः।                                                | 37    | 9    |
| सायणार्थः।                                                   | 27.   | ११   |
| पश्ननां वायुदेवत्यत्वे यज्ञुब्रह्मिणप्रमाणकथनम्।             | 75    | १६   |
| इ स्यमानय इपुरुषाद्य द्वरुपन्नं तत्प्रतिपादनपरं मङ्गलभाष्यम  |       | 20   |
| पृषदाज्यमिति वाक्यस्यार्थान्तरम्।                            | २६    | 9    |
| 'वायव्या'नित्यनेन प्रद्दिति वायुश्रेष्ठ्य प्रमाणकथनम्।       | 95    | १२   |
| महीधरभाष्यम् ।                                               | 99 .  | 89   |
| सर्वेषां यज्ञाङ्गानां तस्मादुद्भवं प्रदर्शयत्तद्भेदप्रतिपादक | 4 . * | 23   |
| TOTAL PROPERTY 1                                             | - 72  | २३   |
| द्शमी ऋक् पदानि च।                                           | 50    | २७   |
| STEMPSTERIES !                                               | 54    | 4    |

| विषयः ।                                                         | Į0                           | ο̈́ρ  |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------------|-------|
| क्रम्सामयज्ञवेदानामुक्तयक्षे होतृक्षात्रध्वयेवत्वपरं मक्क-      |                              |       |
| माष्यम् ।                                                       | ,                            | ۷.    |
| महाघरभाष्यम् ।                                                  | 12                           | २२    |
| यशाक्षप्रातपादकवदाना यश्चपुरुषादभेदेनोत्पत्तिप्रवर्शकं          | 12                           | "     |
| रामानुजमाध्यम्।                                                 |                              | २६    |
| ब्याकरणादीनामुपकारकतया वेदाङ्गरवकथनम्।                          | <sup>15</sup><br><b>રૂપ્</b> | 8     |
| अकारान्तर्थं तथामुपयागित्वम् ।                                  |                              |       |
| पकावशी ऋक्।                                                     | 79                           | १५:   |
| पद्विकृतिः।                                                     | "                            | 53    |
| सायणार्थः ।                                                     | 21                           | 53    |
| अश्वालम्भस्य कत्नामुत्तमत्वात् तद्द्द्दिवोत्पत्तिपूर्वकगः       | 17                           | 50    |
| 11 3 z 1 2 z z z z z z z z z z z z z z z z z                    | 70                           |       |
| धर्मधर्मिभावपरं व्याख्यानान्तरम्।                               | ३०                           | 9     |
| महीधरव्याख्यानम् ।                                              | 77 '                         | 34    |
| मुख्ययञ्चाङ्गपशुविभागप्रतिपादकं रामानुजभाष्यम्।                 | 11                           | \$0.  |
| ब्राव्शी ऋक् सपदा।                                              | 38                           | 2     |
| सायणभाष्यम् ।                                                   | 331                          | 80    |
| ब्राह्मणादिचतुवर्णसुष्ट्यर्थे देवादीनां यक्षेड्वर्ष्यानप्रकार-  | 71                           | 55    |
| प्रतिपादकमञ्जलार्थः।                                            |                              |       |
| महीधरभाष्यम् ।                                                  | 33                           | 3     |
| परब्रह्मणोऽवयवादिकथनप्रदनावतारणपरं रामासुज-                     | 25                           | 83    |
| भाष्यम्।                                                        |                              |       |
| त्रयोदशी अक्।                                                   | 77                           | 16    |
| पदानि ।                                                         | "                            | 20    |
| सायणभाष्यम् ।                                                   | 33                           | 8     |
| चातुर्वण्यीत्भूतप्रजाचातुर्विध्यप्रदर्शनार्थं मङ्गळब्याख्यानम्। | 75                           | . 4   |
| महीधरभाष्यम् ।                                                  | 55                           | १६    |
|                                                                 | 38                           | 3     |
| यक्ने कर्तृत्वाद्यधिकारनिर्णयाय परब्रह्मावयवादिकथनद्वारा        |                              |       |
| वर्णानां यज्ञादिसहोर्त्पात्तिकपणपरं रामानुजभाष्यम्।             | 99                           | 9     |
| स्ववणिषु ब्राह्मणश्रैष्ट्ये प्रमाणकथनम् ।                       | 39                           | . 56. |

| ें विषयः।                                                   | do      | पं०  |
|-------------------------------------------------------------|---------|------|
| धद्यां मित्युपादाने।पादेयभावस्य शुद्दे द्विजत्वाभावसाः      | . : : : | - 12 |
| धकत्वम्। १३ ३ व्या १ वर्षा । १५ १५ १५ १५ १५ १५              | 34      | 18   |
| तस्य वेदश्रवंणादौ अनधिकारः।                                 | 33      | १६   |
| चतुर्दशी ऋक्।                                               | 33      | - २४ |
| तस्याः पदसंधिः।                                             | 99      | २६   |
| वंचदशी ऋक्।                                                 | 35      | ्र   |
| त्रत्यदानि ।                                                | 33      | 8    |
| तयोः सायणभाष्यम्।                                           | 311     | <    |
| कमकर्णोपयोगिनी तदिज्यदेवतातत्तद्धिज्यादिस्राष्ट             |         | - 1  |
| प्रतिपादयत् 'चंद्रमा मनस' इत्यादिमन्त्रस्य मङ्गलभाष्यम्।    | 39      | 86   |
| चन्द्रमसी जदगुपकारकत्वे 'नवो नवो' इति श्रुतिजातस्य          | #       |      |
| प्रामाण्यकथनम् ।                                            | 30      | ३    |
| तस्या अर्थः।                                                | 3%      | 8    |
| नवत्वे शास्त्रप्रक्रियाकथनम्।                               | 32      | 8    |
| सूर्यस्यात्रगामित्वे ज्योतिःशास्त्रप्रमाणम् ।               | 13      | २५   |
| सूर्यस्य चक्षुरिन्द्रियाधिदैवत्यम्।                         | 36      | 88   |
| सुर्यमहिम्नि श्रुतिप्रमाणम्।                                | 37      | १३   |
| मुखस्यैन्द्रदेवताकःवकथनं समस्तसुरज्येष्ट्ये श्रुति-         |         |      |
| ब्रमाणकथनं च।                                               | 39      | 3    |
| वायुदेवताकः समस्तजगद्धारी स्वयं परमेदवर इति                 |         |      |
| निरूपणम्।                                                   | 97      | १५   |
| 'नाभ्या आसी'दिति मन्त्रस्य मङ्गलव्याख्यानम्।                | 17      | २३   |
| वस्तुतिस्तित्यादिना ब्रह्मणोऽन्यन्न किञ्चनेत्यत्र तात्पर्य- |         |      |
| प्रदर्शनम्।                                                 | 80      | 20   |
| यद्वेत्यादिना'ब्राह्मणोऽस्ये'त्यादित्रयोदशर्चोऽधीन्तरकथनम्  | ١,,     | 30   |
| तत्र ब्राह्मणादिभिः स्वस्वप्रजावृद्धर्थे लोककस्पना कतिति    | 1 1     |      |
| प्रतिपादनम् ।                                               | 12      | 13   |
| मनश्चन्द्रमसादीनां समानधर्मत्वप्रतिपादकं 'चंद्रमा मनस'      |         |      |
| इति ऋचोऽप्यर्थान्तरम्।                                      | ८१      | 4    |
| नाभ्यन्तरिक्षादीनां समानधर्म त्वप्रतिपादनाय 'नाभ्या'        | 1       |      |

| विषयः।                                                                                         | . To             | ri. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----|
| रति ऋचोप्यर्थान्तरम्।                                                                          | Ü                | ລ ່ |
| शीर्षदियोः समानधर्मत्वे योगिनां मुक्तिमार्गस्य हेतुत्वकथ                                       | - ।              | २ ६ |
| भादभूम्योः समानधर्मत्वकथनावसरे भूलीकस्येश्वरांत्रि                                             | मन् ।<br>क्षेत्र | \$8 |
| श्वतिप्रमाणकथनम् ।                                                                             |                  |     |
| चतुर्दशपञ्चदशर्चोः महीधरमाध्यम् ।                                                              | . 8 <i>3</i>     | -   |
| यक्षाङ्गभूतदेवतोत्पीत्तप्रतिपादकं चतुर्दशर्चः रामानु-                                          | . 64             | २८  |
| ज्ञभाष्युम् ।                                                                                  | કક               | 89  |
| यहस्योत्तमलोकप्रापकत्वव्यक्तये पुरुषावयवेषु लोकसंस्थ                                           | ान-              | 14  |
| भदरानाय पञ्चद्वाची रामानुजभाष्यम् ।                                                            |                  | 2   |
| तैतिरीयपश्चिमा प्रथमा ऋक्।                                                                     | - 15             | 25  |
| सायणभाष्यम् ।                                                                                  | 84               | 58  |
| इक्तमन्त्रोक्तपुरुषात्तमरूपस्य स्वयं वेतृत्वाद्वेदनामसार्थः                                    | 69               | . 3 |
| ज्यभावपदिनाथं मगलभाष्यम् ।                                                                     |                  |     |
| 'आदित्यवर्णन्तमसस्तु पारे' इति पादस्य व्याख्याने पुरु                                          | 33               | 58  |
| ज्गदन्तःपातित्वराङ्कापरिहारः।                                                                  | षस्य             | Ţ,  |
| यद्वेत्यादिना अस्य ब्याख्यान्तरम्।                                                             | 29               | 24  |
| विचित्रस्थिमाधनमानेन मंग्रा                                                                    | 8ई               | 13  |
| विचित्रसृष्टिसाधनसंपन्नेन पुंता नामरूपकल्पनया जगत्कः<br>लिपतमित्यारायेने।त्तरार्धस्यास्यानम् । | -                |     |
| द्वितीया प्रक्षिप्ता ऋच्।                                                                      | 19               | २०  |
| सायणार्थः।                                                                                     | 80               | 28  |
| मङ्गळव्याख्यानम् ।                                                                             |                  |     |
| ध्यथा पूर्वमकल्पयदि त्यत्र पौराणिकी गाथा।                                                      | . 53             | 25  |
| वात्रचत्रभुवत्वकथनम् ।                                                                         | RS               | 3   |
| इकपुरुषहाने सर्वाहानादिप्रतिबन्दिविरहान्मुक्तिफलमिति                                           | 33               | १२  |
| श्वतिबल्न व्यवस्थापनम्।                                                                        |                  |     |
| ज्ञानोत्पादकजन्मन्येव मुक्तिरित्यत्र बृहदारण्यकश्चातिः।                                        | . 59             | 24  |
| षोडशी ऋम्।                                                                                     |                  | 35  |
|                                                                                                | 86               | 4   |
| पदानि ।                                                                                        | 39 -             | 85  |
| स्वायणभाष्यम्।                                                                                 | 79               | 15  |
| डक्तयशाविधमेप्रशंसाबोधकं महत्वमाध्यम्।                                                         | 21               | 219 |

| विषयः।                                                         | Ão   | पं०   |
|----------------------------------------------------------------|------|-------|
| महीधरभाष्यम् ।                                                 | 40   | 48    |
| भगवतः सकलयश्चादिपदार्थतादारम्ये आचार्यमहामाष्य-                | 1.2  |       |
| कारादिसंमितिप्रदर्शनं, वेदस्य भेदाभेद्प्रतिपादने-              |      |       |
| तात्पर्यप्रदर्शनश्च रामानुजभाष्ये।                             | 48   | ₹     |
| तस्येव यञ्चफलरूपत्वप्रतिपादनपरं मन्त्रव्याख्यानं रामानु-       |      |       |
| अमतेन।                                                         | -57  | 28    |
| भाष्यचतुष्ट्योपेतषोडशर्चपुरूषस्कलमाप्तिः।                      | 42   | 9     |
| उत्तरनारायणप्रारंभः।                                           | 43   | -     |
| सप्तद्शो मेत्रः।                                               | 77   | 5     |
| सायणभाष्यम्।                                                   | * 55 | 13    |
| उक्तपुरुषसृष्टिः पुरातनी न त्वर्वाचीनेत्यभिष्रत्य मङ्गलभाष्यम  |      | 74    |
| मदीधरभाष्यम् ।                                                 | 48   | 19    |
| श्चारयुक्तभूतादिप्रतिपादनद्वारा तत्वंपदयोः सामाधिकरण्यः        |      |       |
| व्रतिपाद्नेन तत्व्राप्तिरित्याद्ययेन रामानुजभाष्यम्।           | ege  | 2000  |
| अष्टादशो मन्त्रः।                                              | 33   | 154   |
| सायणभाष्यम् ।                                                  | 44   | 2.    |
| मङ्गळच्याख्यानम् ।                                             | 35   | 50    |
| महीधर्भाष्यम्।                                                 | 77   | रुप्त |
| अहमर्थाश्रयतया त्वंपदनिक्षपणेनासिपदसामानाधिकरण्ये              |      |       |
| प्रदर्शयितुं ब्रह्मप्राप्तिं फलत्वेन प्रतिपाद्यत् तत्स्वरूपनिन | · i= |       |
| ईशकं रामानुजभाष्यम्।                                           | 40   | 2     |
| यकोनर्विशो मन्त्रः।                                            | 49   | 2     |
| हायणभाष्यम्।                                                   | 29   | १६    |
| व्रजापतिश्चरती'त्यादिपूर्वार्धमङ्गलम् ।                        | **   | 4     |
| तस्य धीरा' इत्यादेव्यां ख्याने योनिसम्बन्धस्य लोकवदीश्वरे      | 3-   |       |
| शिक्रीयमाणे को विशेष इत्याशंक्य योनिपदार्थस्य                  | Ę0   | \$    |
| र उयोतिष्ट्वेन प्रतिपादनम्।                                    | 17   | 20    |
| वहीधरभाष्य्रम् ।                                               |      | 9     |
| व्यास्थातमात् सस्य राजाञ्जासा सस्                              | **   | १६    |
| जापतिशब्दस्य प्रणवार्थत्वं यद्वेत्यादिना।                      | 77   |       |

| विषयः।                                                                                   |            |                |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------|
| विज्ञो सन्त्रः।                                                                          | पृ०        | पं०            |
| सायणभाष्यम् ।                                                                            | , is       | 1              |
| वेधोमाहात्म्यनिरूपणाय 'यो देवेभ्य' इत्यस्य मङ्गलभाष्यम्।                                 |            |                |
| वेधसो देवाद्यत्ववत् ऋग्वेदस्य वेदाद्यत्वेन सर्ववेदातमकत्वे                               | ६२         | 80             |
| मुख्यतया तद्र्पत्वप्रतिपादनम्।                                                           | प          |                |
| महीधरभाष्यम्।                                                                            | 22         | 80             |
|                                                                                          | 73         | 513.           |
| मुमुक्षुकृताथेताव्यक्तये सर्वनियामकतयेश्वरस्तुतिवर्णनं मङ्गलभाष्ये।                      |            | . :            |
|                                                                                          | <b>Ę</b> Ę | ₹              |
| 'यश्च देवानां पुरोहित' इत्यत्र महाभारतादिप्रमाणकथनम्।                                    | 22.        | 58             |
| यः सर्वदेवेभ्यः पूर्वो जात इत्यत्र इवेताइवतरोपनिषत्सिद्धाः<br>नतकथनम्                    |            |                |
| पक्तविंशो मंत्रः।                                                                        | ६४         | १९             |
| सायणभाष्यम्।                                                                             | ह्द        | 6              |
| व्यवहरूमात्रावयम् ।                                                                      | 99         | 8.8            |
| ऋग्वेदस्थाद्यब्रह्मात्मकत्वोद्देवैरब्राधीतत्वाऽभित्रायेण<br>मङ्गलभाष्यम्।                |            |                |
|                                                                                          | 37         | 20             |
| महीधरभाष्यम् ।                                                                           | ६६         | 3              |
| मुमुक्षुश्रद्धोत्पादाय पुरुषप्राप्तिमाहात्म्यप्रतिपादकं                                  | 1          |                |
|                                                                                          |            |                |
| अत्रैव रामानुजभाष्यसमाप्तिः, भाष्यकर्त्गुरु-समयादिः<br>निर्देशश्च।                       | 77         | 3              |
| निद्शश्च । अस्य अध्यक्ष समयादिः                                                          | E10-       |                |
| हाविद्यो मंत्रः।                                                                         | <b>E</b> 9 | 9              |
| सायणभाष्यम्।                                                                             | 23         | e <sub>q</sub> |
| पुनस्तस्य पत्न्यादिसम्पदा महिष्ठत्वबोधकं मंगलभाष्यम्।<br>यद्वेत्यादिना व्याख्यानान्तरम्। | 77         | 88             |
| यद्वेत्यादिना व्याख्यानान्तरम्।                                                          | 77         | २४             |
| गर्वसम्बद्धभाप्तः।                                                                       | 23         | 80             |
| महोधरभाष्यम् ।                                                                           | ES         | 8              |
| भाष्यचत्रष्योपेतोक्य                                                                     | 57         | 83             |
| सायणभाष्योपेतवैष्णवमंत्राः।                                                              | 53         | 56             |
| समाप्तिः।                                                                                | 90         | ्र             |
|                                                                                          | 93         | 56             |

# भाष्यचतुष्टयोपेतपुरुषसुक्तस्य

# शुद्धिपत्रम् । कार्यकार

| अञ्चद्रम् ।  | गुद्धम् }          |             |
|--------------|--------------------|-------------|
| चतुष्यात्प-  | चतुष्पात्प-        | २ ६४        |
| आश्वळायन-    | तैत्तिरीय-         | २१ २७       |
| तैचिरीयाणां- | आश्वलायनानां       | ₹१ २८       |
| महीधरभाष्यम् | <b>मंगलभाष्यम्</b> | ३४ र        |
|              | महीधरभाष्यम्       | ,, <b>3</b> |
| 83           | 68                 | ३९ २२       |
| <b>१8</b>    | 84                 | ४० ३९       |
| मुमुक्ष      | मुमुख              | ६३ १५       |

अत्र दृष्टिपात्रमात्रबोध्यानामशुद्धीनां निवेशो न छतः इति दृष्टव्यम्।

# अथ पुरुषसूक्तम्।

महस्रशीर्षा पुरुषि सहस्रक्षिः महस्रपात् । स भूमिंह मुर्व्वतंस्पृत्वात्यंतिष्ठद्शाङ्गुलम् ॥१॥ पुरुषऽ प्वेदश सर्वे यद्भूतं यच्च भाव्यम्। ज्तासं<u>त</u>त्वस्येशां<u>नो यद्नेनाति</u>रोहंति ॥२॥ प्तावांनस्य महिमातो ज्यायाँश्च पूर्वपरं। पादेंस्य व्विद्वांभूतानि श्रिपादंस्यामृतन्द्वि ॥३॥ त्रिपादूर्द्धऽ उद्दैत्पुर्र<u>ष</u>्ट पादेर्भस्<u>व</u>त्पुनं÷। ततो विवद्वङ् व्यूकामत्सादानानकानेऽ आभि ॥४॥ ततो विवरार्डजायत विवराजे। आधिपूर्वपर । म जातोऽ अलंरिच्यत प्रश्चाद्भूमिमथों पुरर्व ॥६॥ यत् पुरुषेण हविषां देवा यज्ञमतंन्वत । व्यम्नतोस्यासीदाव्यं ङ्ग्रीष्मऽ इध्मढं शरद्धविदं॥६॥ म्प्रास्यांसन् परिषयस्त्रिं सप्त समिषं÷ कृतां। देवा यद्यज्ञन्तंन्वाना अर्थध्नुन्पुर्रषम्पशुम् ॥७॥ तं युज्ञम्बहिष् प्राक्षनपुरंषञ्जातम्यत् । तेनं देवाऽ अयजनत माध्याऽ ऋषंयश्च ये ॥८॥ तस्मात् युज्ञात्संब्र्वेहुन् सम्मृतम्प्षद्याज्यम् ॥ प्रश्लां अके व्वायव्यानार्ण्यान्याम्याश्च ये ॥१॥ तस्मां च्यात्सं वर्षे हुन् ऋचं सामां नि जित्तरे। छन्द्रिं भिस जिज्ञिरे तस्माचजुस्तस्मादजायत ॥१०॥ तस्माद्दवांऽ अजायन्त ये के चों भ्यादंत है। गावों ह जिल्ले तस्मात्तरमां ज्ञाताऽ अञावर्य + ॥११॥

यत्पुर्हि व्यद्धि कितिधा व्यंकलपयन् ।

मुखाङ्किमस्य की बाह्न का ऊरू पादांऽ उच्येते ॥१२॥

मुखाङ्किमस्य को बाह्न का ऊरू पादांऽ उच्येते ॥१२॥

मुखाइमणोस्य मुखंमासीद्बाह्न रांजन्य÷ कृतर्द ।

फुरू तदंस्य यह्मद्य÷ पुद्ध्याशंज्युदोऽ अजायत ॥१३॥

चन्द्रमा मनंसो जातश्रश्चोदं स्वय्योऽ अजायत ।

मुखादिनद्रश्चांग्रिश्च प्राणाह्यासुरंजायत ॥१४॥

नाभ्यांऽआसीदन्तरिक्षः श्वीष्णों चौदं समंवत्ता ।

पुद्ध्याम्भूमिदिश्चादं श्रोज्यास्था लोकाँऽअंकलपयन् ॥१५॥

#वेट्राहमेत पुरुषं महान्तम्

बादित्यवेणेन्तमस्तुं पारे ।
सर्वाणि रूपाणं विचित्य धारंः
नामानि कृत्वाऽभिवद्यन्यदास्ते ॥ १ ॥

\*धाता पुरस्तायसुंदाज्ञहारं

क्राकः प्रविद्यान्मतं हृह भवति
नान्यः पन्धा अर्थनाय विद्यते ॥ १ ॥

यक्तेनं यक्तंमयजन्त देवास्ताः
वि धम्मीणि प्रथमान्यांसन् ।
ते ह नांकम्महिमानं स्वन्तः

यञ्च पूर्वे माध्या सनितं देवा ॥ १६ ॥

इति पुरुषस्कतं समाप्तम्॥

# अथोत्तरनारायणम्।

अक्रयं सम्मृंतं एथिव्यै रसांच्य विव्द्रवंकर्मणं समवर्त्ताग्रे। तस्य त्यष्टां विव्द्रधंहूपमेति तन्मत्यंस्य देव्त्वमाजान्मग्रे॥ १०॥ विव्दाहम्तिरपुरुषम्मुहान्तंमा दित्यवंण्णन्तमस् प्रस्तात्। तम्च विवदित्वातिंमृत्युमेति नान्यं पन्थां विद्यत्यंनाय ॥१८॥ प्रजापंतिअरति गभेऽ अन्तर-जायंमानो बहुधा विवजायते। तस्य योनिम्परिपंद्यान्ति धीरा-स्तिस्मिन्ह तस्थुर्भवनानि विवश्वा॥१९॥

यो देवेभ्यंऽ शातपंति यो देवानांमपुरोहितं । पूच्चों यो देवेभ्यों जातो नमो ह्वाय ब्राह्मये ॥२०॥ इर्चम्ब्राह्मञ्जनयंन्तो देवाऽ अग्रे तदंब्रवन् । यस्त्वैवम्ब्राह्मणों विव्यात्तस्यं देवाऽ अस्नन्वशे ॥२१॥

श्रीश्चं ते लक्ष्मीश्च पर्त्न्यावहोरात्रे पाइवें नक्षत्राणि क्षमहिवनी व्यात्तम् । इन्जित्तिषाणु।सुम्मंऽइषाण सर्विलोकम्मंऽ इषाण॥२२॥

इत्युत्तरनारायणम् ॥

## ॐ तत्सद्वसणे नमः। अथ भाष्यचतुष्टयोपेतं

# पुरुषसूक्तम्।

## तत्र प्रथमा ऋक् —

इरिं: ॐ। सहस्रंशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रंपात्। स भूमि विश्वते। वृत्वाऽत्यंतिष्ठदशाङ्गुलम् ॥ १॥

सहस्रंऽशीर्षा । पुरुषः । सहस्रऽअक्षः । सहस्रंऽपातः । सः। भूमिम् । विकातः । वृत्वा । अति । अतिष्ठत् । दश्रऽअङ्गुरुपः।।१॥

#### तत्र ऋक्शाखीयं—

# श्रीमत्सायणाचार्यप्रणीतपुरुषमूक्तभाष्यम्।

सहस्रशिर्षितिषोडरार्च षष्ठं स्कम्। नारायणो नाम ऋषिः। अन्त्या त्रिष्टुप्। शिष्टा अनुष्टुभः। अन्यक्तमहदादिविलक्षणश्चेतनो यः पुरुषः "पुरुषान्न परं(१) किञ्चित्" इत्यादिश्वतिषु प्रसिद्धः स देवता । तथा चानुकान्तम्—सहस्रशीर्षा षोडरा नारायणः पौरुष-मानुष्टुभं त्रिष्टुबन्तं त्विति। गतो विनियोगः॥

सर्वप्राणिसमप्तिक्षे ब्रह्माण्डदेहो विराडाख्यो यः पुरुषः, सोऽयं सहस्रशीर्षः । सहस्रशब्दस्योपलक्षणत्वादनन्तैः शिरोभिर्युक्त इत्य-र्थः । यानि सर्वप्राणिनां शिरांसि तानि सर्वाणि तहेहान्तःपातित्वाः सदीयान्येवेति सहस्रशिष्त्वम् । एवं सहस्राक्षत्वं सहस्रपास्वं च । स पुरुषो भूमिं(२) ब्रह्माण्डगोलकक्ष्पां विश्वतः सर्वतो वृत्वा परिवेष्ट्य दशाङ्कलपरिमितं देशमत्यतिष्ठदतिक्रम्य व्यवस्थितः । दशाङ्कलमि-

त्युपलक्षणम्। ब्रह्माण्डाद्वहिरपि सर्वतो ब्याप्यावस्थित इत्यर्थः॥१॥

### श्रीमदादिगुरुदत्तात्रेयाय नमः॥

## श्रीमङ्गलाचार्यकृतं भाष्यम्।

दत्तात्रेयमहं वजामि शरणं सर्वन्नमीशेश्वरं यं नत्वा दुहिणाद्योऽपि कृतिनः, कुर्वेऽथ भाष्यं मुदा॥ सूक्तस्यास्य गरीयसः परमया भक्त्वा च देवे गुरौ तस्मिन्नात्मचिदेकसारजलधौ तस्वप्रदीप्त्यै नृणाम्॥१॥

अथ पुरुषस्कस्य पुरुषात्मकत्वात्तस्य च त्वम्पदाभिधेयत्वा शा-दी तत्पदवाच्यळस्याधयोर्वाच्यमाह। पुरूणि महदादितस्वानि सनो-ति मायोपेतत्वेनेति पुरुषा-"यतो वा इमानि भूतानि जायन्त" इति "इन्द्रो मायाभिः पुरुषप र्यत" इति च श्रुत्यन्तरात्, महदादिवि-राउन्तसर्वजगदात्मकः परमात्मा पुरुषशब्दाभिधेय इत्यर्थः। अनेन तत्पदवाच्यमुक्तम्। तथा च तस्यैव लक्ष्यार्थमुद्रोधयति-पुरुषः "पूर्व-मेवाहमिहासमिति, तत्पुरुषस्य पुरुषत्वमिति" श्रुतेः सन्मात्रं ब्रह्म "सदेव सौम्येदमत्र आसीदिति" च श्रवणात् पूर्वोक्तमहदादिसकल-जगद्धिष्ठानं गुज्जुद्धसत्य चिवानन्द् नित्यनिर्विकारनिरुपाधिकं ब्रह्मेव सृष्टः पूर्वमेव स्थितत्वात् पुरुष इत्यर्थः। अनेन पुरुषशब्दस्य हो तत्प-ब्बाच्यलक्ष्यार्थाबुकौ । अथ त्वम्पद्वाच्यलक्ष्यार्थाबुच्येते । तत्र वा-च्यार्थमुत्थापयाते-पुरुणि शरीराणि स्वीकरोति-पुरुभिर्मनइन्द्रियाः दिभिः सीदतीति वा पुरुषः 'इपं इपं प्रति हैपो बभूव' "अविद्याया-मन्तरवर्तमानाः स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः अन्धनैव नीयमानाः यथान्धाः" 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया, तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्यः नइनम्नन्योऽभिचाकशीति च'—

अजामेकां लोहितशुक्रकृष्णां बह्वां प्रजां जनयन्ती सुक्रपाम्। अजो होको जुषमाणोऽनुरोते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः॥

इति च बह्वीनां श्रुतीनां विद्यमानत्वात् देहोन्द्रियादिमायाकायो-पाधिकत्वात् त्वम्पदवाच्योयं पुरुष इत्यर्थः। तथाच लक्ष्यार्थत्वेन शुद्धजीवं प्रत्यगातमानं प्रतिपादयति-पूर्षु देविषनरितर्यगादिशरीरेषु श्रेत इति पुरुषः-"एको देवः सर्वभूतेषु गृढ" इति श्रवणात् । तथा च गायज्यास्तृतीयपादेनात्ययमेवाथोंऽभिधीयते। धियोयो नः प्रचोद- मङ्गलभाष्यम् ।

अदित्यस्य मन्त्रचरणस्यार्थः-नोऽस्माकं बुद्धाद्यपाधिमतां जीवानां धियो बुद्धास्तदुपलक्षितमनः प्रमुखेन्द्रियादीनीति यावत् । योऽन्त-योमी चिदातमा प्रचोदयात् प्रेरयेत् तत्तिद्विषयेषु प्रवर्तयेद्यतस्तेषां स्वता जडत्वादिति। त्वम्पदलक्ष्यार्थ आत्मा कृटस्थस्तत्सवितुरित्या दिपदैनिर्दिष्टेनाद्वयपरब्रह्मणा धीमहीतिपदेन तदीयासिपदस्थानीये-नैक्यं बोधयतीति समासतो वेदमातुः समग्रार्थो दर्शितः । एवं ता-वत्पुरुषशब्दार्थमुक्त्वा तस्य च तत्पद्वाच्यार्थत्वेन बच्छबलम्रस्ततः मुक्तं तदेव वैराजपुरुषरूपेण सहस्रशिर्षत्यादिवाक्येर्भूमत्वमनुवर्णयति श्रुतिः । नतु प्रथमतो उक्तस्य सहस्रशीर्षेति वाक्यस्यार्थमनुकत्वा तृणजलूकन्यायेनाग्रपदं व्याख्यातं किमतद्गुक्रमं विहाय व्युत्क्रम-मिति चेत्, न विशेष्यविशेषणयोरंशांशिनोर्वा विशेष्यांशिनोरेवाप्र-ग्राह्यत्वातिकश्चिद्विरोध इत्याशंकां परिदृत्य प्रकृतमनुसरमाह—सह-स्रशः शीषीणि शिरांसि मुकुटकुण्डलादिमन्ति ब्रह्मरुद्देन्द्राग्निचन्द्रा-कीदीनां यस्य स सहस्रशीषीं तत्तद्देवताद्यात्मकत्वेन स एव भूमा महापुरुष इत्यर्थः। सहस्राक्षः सहस्रपात् पूर्ववत्सुगमः। स प्रता-हराः परमेरवरा ब्रह्माण्डरारीरवान् भूमि भूराव्दोपलक्षितभूर्भुवःस्व-राख्यत्रैलोक्यमित्यर्थः। अत एव विश्वतः समन्ततः सर्वे जगदिति यावत, बृत्वा आवृत्य अधिष्ठाय, दशाङ्कुलानि मीयन्ते यस्मिन्क्रमणि तद्शाङ्कुलं अत्यतिष्ठत् अतिकम्य अतिष्ठत् स्थितवान् । औपचारि-कमिदं वचः परिमातुमशक्यत्वात् सर्वतोऽधिकं व्याप्य तिष्ठतीति भावः॥ १॥

अथ यज्जःशाखीयं-

# श्रीमदाचार्यमहिधरकृतं भाष्यम्।

श्रीगणेशाय नमः॥

रमाकान्तं गिरं नत्वा हेरम्बं शिवमस्बिकाम्। एकक्रिशेऽधुनाऽध्याये वेददीपो वितन्यते॥

कात्या० नियुक्तान् ब्रह्माभिष्टीति होतृवदनुवाकेन सहस्रशीर्षेति (११२१।११) । अस्यार्थः नियुक्तान् ब्राह्मणमित्यादिपश्चन् सहस्रशीर्षेत्यनुवाकेन महीधरभाष्यम् ।

षोडशर्चन ब्रह्मा स्तौति होतृवदिति "त्रिः प्रथमां त्रिरुत्तमाम्" इत्या-द्युक्तप्रकारेणेत्यर्थः ॥

का व त्रैधातव्यन्ते समारोह्यात्मत्रम्नी सूर्यमुपस्थायाद्भ्यः सम्भृत इत्यनुवाकेनानपे-क्षमाणोऽरण्यं गत्वा न प्रत्यवेयाद्वामे वा विवत्सन्नरण्योः (२१।१।१७।१८)। त्रैधातवी उद्वसानीयेष्टिः तद्दते "अयं ते योनिः"इत्यग्नी आत्मनि समारोह्य तदुष्माणमास्ये प्रवेदय 'अद्भयः सम्भृत''इति षड्चेनानुवाकेन सूर्यमु-पस्थाय पश्चाद्परयन्वनं गत्वा यामं नागच्छेत्।वानप्रस्थो भवेदित्य-र्थः। यद्वा त्रामे वस्तुमिच्छन् अरण्योरमी समारोप्याकाँपस्थानान-न्तरं ग्रामे गत्वा यज्ञान्कुर्यादिति सूत्रार्थः॥

अथ मन्त्रार्थः । नारायणपुरुषद्द्या जगद्वीजपुरुषद्वत्याः षोडश ऋचः पञ्चदशानुष्टुभः षोडशी त्रिष्टुष्। "ब्रह्मणे ब्राह्मणम्" इत्याद्याः पुरुषमेधक्रपस्य परमात्मनोऽवयवाः पूर्वाध्यायान्ते प्रोक्तास्तेषामवयवी पुरुषोऽत्र स्त्यते।अन्यक्तमहदादिविलक्षणश्चेतनो यः पुरुषः "पुरुषान्न परं किञ्चित्"इत्यादिश्वातेषु प्रसिद्धः सर्वपाणिसमष्टिरूपो ब्रह्माण्डदेही विराजाख्योऽस्ति। कीद्रशः ? सहस्रशीर्षा। सहस्रशब्दो बहुत्ववाची। संख्यावाचकत्वे सहस्राक्ष इति विरोधः स्यात् । नेत्रसहस्रद्वयेन भा-व्यम् । ततः सहस्रमसंख्यानि शीर्षाणि शिरांसि यस्य सः। "शीर्ष-इछन्दासि"पा० ६।१।६० इति शिरःशब्दस्य शीर्षन्नादेशः । शिरोत्रहणं सर्वावयवापलक्षणम्। यानि सर्वप्राणिनां शिरांसि तानि सर्वाणि तहे-हान्तःपातित्वात्तस्यैवेति सहस्रशिर्यत्वम् । एवमग्रेऽपि । सहस्राक्षः सहस्रमक्षीणि यस्य सः। अक्षित्रहणं सर्वज्ञानेन्द्रियोपलक्षणम्। सह-स्रपात् सहस्रं पादा यस्य । "सङ्ख्या सुपूर्वस्य" (पा० ५।४।१४०) इति पादस्यान्त्यलोपः। पादग्रहणं कर्मेन्द्रियोपलक्षणम् । सः पुरुषो भूमि ब्रह्माण्डलोकरूपां (१)सर्वतः तिर्यक् अर्ध्वमध्य स्पृत्वा ब्याप्य, स्पर्णीः तिव्याप्तिकर्मा। यद्वा भूमिशब्दो भूतोपलक्षकः। पश्च भूतानि व्याप्य। दशाङ्गुलपरिमितं देशमध्यतिष्ठत् अतिक्रम्यावस्थितः। दशाङ्गुल-मित्युपलक्षणम्। ब्रह्माण्डाद्वहिरपि सर्वतो व्याप्यावस्थित इत्यर्थः।

यद्वा नामेः सकाशाहशाङ्गुलमतिकम्य हृदि स्थितः। नामित

<sup>(</sup>१) अत्र विस्वतो वृत्वेत्यत्र सर्वतस्पृत्वेति याज्या पाठो ऋचि बोध्यः।

#### महीधरभाष्यम् ।

इति कुतो लभ्यते "कतम आत्मा" ? इत्युपकम्य "सोऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु ह्यन्तर्ज्योतिरिति" श्रुतेः विज्ञानात्मनो हृयवस्थानं कर्मफ लोपभोगाय अन्तर्यामिणो नियन्तृत्वेन । तदुक्तम्—

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते। तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वस्यनदनन्नन्यो आभिचाकद्याति॥ (मुण्ड० ३।१।१) इति। स पुरुषोऽत्र देवता। तथा च श्रुतिः—"इमे वै लोकाः परममेव पुरुषो योऽयं पवते सोऽस्यां पुरि दोते तस्मात्पु-रुषः" (१३।६।२।१) इति॥१॥

# श्रीरामानुजमाष्यम् ।

श्रीमते हयग्रीवाय नमः। श्रीमते निम्बार्कायनमः। हरिः ॐ।

अभयवरदमूर्ति इवेतपद्मासनस्थं विधिभवसनकाद्येः सेव्यमानं समन्तात्॥ स्वधृतनिगममार्गान् बोधयन्तं मुनीनां तमहममरवन्धं सम्भजे श्रीहयास्यम् ॥ १ ॥ अज्ञानार्णवमग्नानां समुद्धारपरायणम्। वन्देहं परमाचार्य्ये श्रीनिम्बार्कमहामुनिम्॥ २॥ श्रीगोवर्धनस्वामिनं गुणनिधि श्रीकृष्णभाक्तिप्रदं विद्वद्वन्दविराजितं सुखकरं सौभाग्यरत्नाकरम्॥ राधाक्रणपदारविन्दमनिशं ध्यायन्तमत्यादरात् वन्देहं विमलार्थद्योतनपरं निम्बार्कवंशप्रभुम् ॥ ३॥ श्रीमुकुन्दं गुरुं नत्वा कृष्णरूपिणमी इवरम्। श्रीकृष्णकृतसर्वस्वं सदा कृष्णजनप्रियम् ॥ ४ ॥ सनाढ्यकुलसंभूतं रघुनाथं पितामहम्। नमामि जनकं चाहं रामं विजयपूर्वकम् ॥ ५ ॥ कृष्णप्रीतिपरां व्याख्यां स्तोत्रराजीशसामणेः। इन्दिराक्त ज्णादामीहं कुर्वे हार्थप्रकाशिकाम् ॥ ६ ॥

अथेद सकलविश्वजन्माद्यभिन्ननिमित्तोपादानकारणभूतस्य वा-

#### रामानुजसाष्यम् ।

त्सल्यादिगुणार्णवस्य मुमुक्षुपरिध्येयपादपश्चस्य श्रीलक्ष्मीकान्तवासुदेवमधुसदनिवणुहृषीकशराधात्रियगोविन्दादिश्वन्दाभिधेयस्य पर्वत्रमधुसदनिवणुहृषीकशराधात्रियगोविन्दादिश्वन्दाभिधेयस्य पर्वत्रमधुसदनिवणुहृषीकशराधात्रियगोविन्दादिश्वन्दायारिवन्दस्य भगवतः परमप्रसादहेतुभृतं सर्ववेदार्थसारं सर्वेषामभाष्टकारकं पुरुषसूकं व्याख्यास्य । तत्र स्वामाविकाभिश्वाभिश्वस्वक्पस्य भगवतस्तत्त्वंपदार्थिनक्ष्पणपूर्वकत्वात्त्पद्वाच्यश्चयस्य व्यापकतां दर्शयन् स्तौति सहस्रशिषिति । अत्र सहस्रशब्दोऽसंख्यातवन्त्रनपरः, तद्रथस्मृतौ भगवतेवोकत्वात्—

सर्वतः पाणिपादं तत्सर्वतोक्षिशिरोसुखम्। सर्वतः श्रुतिमँह्याके सर्वमावृत्य तिष्ठति॥ इति।

भूमिराब्दो ब्रह्माण्डान्तःप्राणिदेहवाचकः । सर्वत इति कालस्व-भावजीवादीनां व्यापकतां द्शीयति । सहस्रशीर्षेत्यस्यावयंवार्थेपर-त्वाद्वयवावयविभावोऽत्र विवक्षितः-"यस्य पृथिवी शरीरं यं पृथिवी न वेदेति"श्चतेः।पुरुषशब्दस्यालौकिकार्थपरत्वम्–"उत्तमः पुरुषस्त्व-न्यः परमात्मेत्युदाहृतः" इति स्मृतेः। द्वादशाङ्कलमित्यत्राधिक्यमेव विवक्षितम्। तथान्य पुरुष अपरिमितशीर्षवान् कार्यकारणव्याप्यव्याप-कात्मात्मीयादिभावैर्व्याप्य स्थितः-"सर्वे समाप्नोषि ततोसि सर्वे"इति स्मृतः। सहस्राक्ष इत्यत्राक्ष इत्युपलक्षणम् अपीरिमतज्ञानेन्द्रिययुक्त इत्यर्थः-"यस्य ज्ञानमयं तपः" इति श्रुतेः । सहस्रपादित्यनेनापरिमिन तकर्मेन्द्रियवानित्यर्थः।अत्र च परमात्मनः कर्मन्नानेन्द्रियावयविभावेन सर्वनियामकत्वं सर्वाधारत्वं सर्वप्रकाशकत्वं चोक्तं-"परास्य शक्तिर्वि-विधेव अ्यते स्वाभाविकी ज्ञानवलकिया चे"त्यादिश्रुतेः। सभूमिमिति भूमिशन्दः सर्वकारणीभूतप्रकृतिमारभ्य भूमिपर्य्यन्तकार्य्यवाचकः भूयते सर्व यया सा भूमिः प्रकृतिः तया सह वर्तते इति सभूमिः प्रकृतिजीवकालस्वभावात्मकं समुदायमित्यर्थः । सर्वतस्प्रत्वेति । सर्वतो बहिरन्तरात्मना प्रकृत्यादिसमुदायं पृत्वा न्याप्य । पृङ् व्यायामे । सर्वत इति नमस्कारादित्वात्स इति सत्त्वम् । द्वादशाङ्गुलमतिकस्या-तिष्ठत् सर्वे कार्यजातं व्याप्य ततोऽप्याधिक्येन स्थित इत्यर्थः।

यहा पुर उपति प्रकाशयतीति पुरुषः दाहप्रकाशयोरेकाधिक-रणत्वात् नामेकई द्वादशाङ्गुलमतिकस्यातिष्ठत् द्वत्पक्षे इति या-

#### रामानुनभाष्यम् ।

वत्। अन्यत्सुगमम् । यद्वा पुरुषस्तुयेः त्रिभिर्विशेषणौर्विश्वतैजसप्राज्ञानां ग्रहः। तथाच सहस्रशीषी इत्यत्रावयवावयविभावेन जाग्रदवस्था, सहस्रपादित्येनन रुष्टश्चतस्य सुक्ष्मत्वेन परिज्ञानात्स्वप्रावस्था, सहस्राक्ष इत्यनेन प्रज्ञा-मात्रस्यावशेषत्वात्सुषुप्तिः। उत्तरार्द्धं पूर्ववत्।

यद्वा केवलक्त्या परेकवेद्यः पुरुषः। अन्यविशेषणैः पर्यन्त्या-

दीनां सङ्ग्रहः । यद्वा व्यूहपरत्वेन व्याख्येयम् । पुरुषशब्दस्य वासुदेवपरत्वाचि-चाहङ्कारमनोबुद्धीनां सङ्ग्रहः । विश्वतो वृत्वेति पाठे सभूमि कार्यका-रणात्मकस्थृलस्थमक्ष्पं भूतसमुदायं विश्वक्षपेण व्याप्याक्तिष्ठत् । दशाङ्गुलमिति पाठे स पवार्थः। एष पव सर्वावतारहेतुभृतः-

एतमानावताराणां निधानं बीजमञ्ययम् । यस्यांशांशेन सुज्यन्ते देवतिर्यक्ररादयः॥

इति श्रीभागवतोकेः।

ह्यास्यं परमात्मानं विश्वव्यापिनमीश्वरम् ॥ संविद्वपेण हृत्पन्ने तिष्ठन्तं तमहं भजे ॥ १॥ अथ द्वितीया—

पुरुष एवेदं सर्चे यद्भूतं यच भव्यम्।

उतामृत्त्वस्येशाना यद्नेनातिरोहंति॥२॥

पुरुषः । एव । इदम् । सर्वम् । यत् । भूतम् । यत् । च । भव्यम् । उत् । अमृतऽत्वस्यं । ईशानः । यत् । अनेन । अतिऽरीहंति ॥ २ ॥

सायणभाष्यम् ।

यदिदं वर्तमानं जगत्सर्वे तत्पुरुष एव । यद्य भूतमतीतं जगद्य-च्च भव्यं भविष्यज्ञगत्तदिष पुरुष एव । यथाऽस्मिन्कवेषे(१) व-र्तमानाः प्राणिदेहाः सर्वेऽपि विराट्पुरुषस्यावयवास्त्येवातीतागा-मिनोरिष कल्पयोद्देष्टन्यमित्यभिष्रायः। उतापि च अमृतत्वस्य(२)

#### सायणभाष्यम् ।

वेवत्वस्यायमीशानः स्वामी । यद्यस्मात्कारणाद्क्षेन प्राणिनामक्षेनं भोग्येन नि(५)मित्तेनातिरोहति स्वकीयां कारणावस्थामतिकस्य परिदृश्यमानां जगदवस्थां प्राप्नोति । तस्मात्प्राणिनां कर्मफलभोग्य जगदवस्थास्वीकाराक्षेदं तस्य वस्तुत्वमित्यर्थः ॥ २ ॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

प्तावता किमायातिमत्यत्र फालितार्थमुपिद्दाति । पुरुषः पूर्वोकः परमेश्वर एव प्वकारोऽन्यपदार्थस्यात्यन्तिनिष्धकः । इदं इदन्तया निर्दिश्यमानं सर्वे सर्वशब्दवाच्यं सचराचरं जगत् "इदम् सर्वं यद् यमात्मेति" श्रुतेः पुरुषादन्यन्न किश्चित् । अनेन सोपाधिकतया निर्ह्णाधिकतया च स पवेदं सर्वमिति भावः । इदंशब्दार्थं विभज्य द्र्शान्यति-यद्भूतं यच भव्यम् । भूतं पूर्वजातं महदादि, यत् भव्यं भवितुः मर्हे भावि भविष्यदिति यावत् यञ्च जङ्गमाजङ्गमात्मकं भौतिकजान्तम् । भूतभव्यापेक्षया वर्तमानमप्यावश्यकत्वार्तिक नोक्तमः ? यद्येवं तिहं इदंशब्देन पूर्वोक्तेन तद्प्युक्तमेविति क्षेयम् । नतु वर्तमानभूत-भव्यानां स्थितिसर्जनसंहारत्वात् तदात्मकत्वे तिव्वकारित्वापत्तेने किञ्चिन्महत्त्वमीयते चेत्तन्महत्त्वकारणमापवर्ग्यहेतुत्वमुच्यत इत्याह उताम्यत्वत्वस्थान इति । उत अपि तु अमृतत्वस्य न मृतममृतं मरणधर्मन्शून्यं प्रलयेऽपि, अन्यथा स्वर्गिपेयामृतस्य प्रलयकालकलितत्वेन बाधदर्शनात्,-

न जन्मदेहेन्द्रियबुद्धिरस्ति न भूमिरापो मम बहिरस्ति । न चानिलो मेऽस्ति न चाम्बरञ्च एवं विदित्वा परमात्मरूपम् ॥ इति कैवल्योपनिषत्प्रतिपादितं जन्मजरामरणादिधमैविधुरं ब्रह्म आत्मा,—

"न जायते म्रियते वा कदाचिशायं भृत्वा भविता वा न भूयः।
अजो नित्यः द्यादवतोऽयं पुराण"इति स्मरणाच । तस्य भावस्तः
स्वं ब्रह्मात्मस्वरूपं मोक्षपद्मिति यावत् । तस्येशानः ईशनशिलः
प्रभुरिधकारीति यावत्—"यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं ममेति"
भगवद्वचनात् । अमृतमितिपदेन भक्ष्यत्वादन्नवदस्यापि विकृतिरा-

<sup>(</sup>१) मिलभूतेनाः । मिलीभूतेना पाः।

#### मङ्गलभाष्यम् ।

शक्कोत नेत्याह यदनेनातिरोहतीति । यदमृतत्वं तदम्नेन अद्यत इत्यम् , अत्तीति वाऽम्नं कर्मफलिमत्यर्थः "अद्यतेऽत्ति च भृतानि तस्मादम्भ तदुच्यतः" इति श्रुतेरात्मानात्मविवेकिभिर्यद्भुज्यते तदम्नं परमेश्व-रापितत्वात्तद्यत इत्यर्थमापद्यते, उक्तविवेकाभावे केवलासुतृ व्वा-त्तर्यद्भयविह्यते तदम्भस्य भगवत्यनपितत्वात्तत्तानदमानानेव जनातु-क्थश्वासानत्तीत्यर्थमापद्यते, तेन ताहशेनासेन कर्मफलिभियेनासतै-हिकामुष्मिकप्रपञ्चेनेत्यर्थः अतिरोहति न तिरोधानं गच्छति ।

यद्वा अन्ने अन्नशब्दोपलक्षितपृथिव्यादिपाञ्चभौतिकप्रपञ्च नाति-शयेन रोहित रोहणं करोति नाभिमन्यते—मिध्यात्वात् । न च सा-क्षितया स्थितत्वात्तत्सम्पर्कगन्धोऽप्यस्यासङ्गस्याक्रियस्य घटते । पुनश्चाविभीवतिरोभावौ प्रपञ्चस्येव यत्र भवतस्तस्याधिष्ठानाचिदेकर-सस्य निष्प्रपञ्चस्य तौ कुत इत्यत्र श्रुतिगीतां प्रमाणयति—

बृह्दु पल ब्धमेतद्वयन्त्यवशेषृतया

यत उद्यास्तमयो विक्रतेमृदिवाविक्रतात्। इति।
अस्यायमथः-उपलब्धं दृष्टं श्रुतञ्च एंतत्सर्वं जगत् बृहत् ब्रह्म अवयन्ति जानन्ति विद्वांसः। कुतः ? अवशेषतया सर्वनिषेधाविधतयाऽविशिष्यत इत्यवशेषस्तस्य भावस्तन्ता तया यतोऽविक्रतात् विकारशून्यात्परमात्मनस्सकाशाद्विकृतेर्विकारभूतस्य विश्वस्य उद्यास्तमयौ उत्पत्तिलयौ मृदि वा-वाशब्द उपमायां मृदीव घटशरावादेभवत
इति शेषः। "वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यमिति"
अवणात्॥ २॥

#### महीधरभाष्यम् ।

यत् इदं वर्तमानं जगत् तत्सर्वे पुरुष एव। यत् भूतमतीतं जगत् यच (१)भाव्यं भाविष्यं जगत् तद्पि पुरुष एव। यथास्मिन्करुपे वर्तः मानाः प्राणिदेहाः सर्वेऽपि विराट्पुरुषस्यावयवाः तथैवातीतागामि-नोरपि करुपयोद्रेष्टव्यमिति भावः। उतापि च अमृतत्वस्य देवत्व-स्य ईशानः स्वामी स पुरुषः यत् यस्मात् अन्नेन प्राणिनां भोग्ये-

<sup>(</sup>१) दितीयर्चि भाव्यमिति याजुवः पाठः।

#### महीधरभाष्यम् ।

नान्नेन फलेन निमित्तभूतेनातिरोहित स्वीयां कारणावस्थामितकः स्य परिहरूयमानां जगदवस्थां प्राप्नोति तस्मात्पुरुष एव । प्राणिनां कर्मफलभोगाय जगदवस्थास्वीकारान्नेदं तस्य वस्तुविमित्यर्थः ।

यद्वा सर्वे पुरुषश्चेत्तर्हि परिणामीत्याशङ्काह-अमृतत्वस्यामरणधर्मस्येशानः मुक्तेरीशः। यो हि मोक्षेश्वरो नासौ म्रियत इत्यर्थः।
किञ्च यत् जीवजातमन्नेनातिरोहति उत्पद्यते तस्य सर्वस्य चेशानः ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तो भूतम्राम उक्तः तस्यान्नेनव स्थितेः "इतः
प्रदानाद्धि देवा उपजीवन्तीति" श्रुतेः॥ २॥

#### रामानुजभाष्यम्।

एवं स्थ्लस्थमभृतस्य प्रकृत्यादिसर्वकार्यस्य तदात्मकत्वं प्रतिः पाद्य कालादीनामपि तदायत्तस्य कपस्थितिप्रवर्तकत्वेनाभेदं द्रशयिति प्रकृष इति । एवकारोऽवधारणार्थः । इदं यद्वर्तमानकालीनं यद्भूतम-तीतकालीनं यद्य भाव्यं भविष्यत्कालीनं तत्सर्वे पुरुष एव-"सर्वे खल्विदं ब्रह्म, नेह नानास्ति किञ्चने"त्यादिश्वतेः,—

यच किचिज्जगत्यस्मिन्द्दश्यते श्रूयतेपि वा। अन्तर्वेहिश्च तत्सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः॥

इति स्मृतेः। तथाच अमृतत्वस्य मोक्षस्य ईशानः प्रभुः। उत वितर्के। सर्वात्मकत्वेपि मोक्षदातृत्वं—

जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्मधुसूदनः। सारिवकः स तु विश्वेयः सर्वेमोक्षार्थाचिन्तकः॥

इति विष्णुपुराणोक्तः, "यमेवेष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा वृणुते तनुं स्वाम्"इत्यादिश्रुतेः। न चैतेन परमात्मनो वैषम्यमिति वा-च्यम् विषमताया निषेधात्—"वैषम्यनैर्घृण्य न सापेक्षत्वादिति"सुत्रातः। कुतो मोक्षदातृत्वं यद्यस्माद्वेनादनीयेन स्वात्मीयविग्रहेणेति यावत् अतिरोहति प्रादुर्भावं लभते। नमु प्रपञ्चाधीशितुः कथं प्रपञ्चवत्पादुः भाव इति चेच्छृणु—ईश्वरविग्रहाणां प्रपञ्चान्तर्गतत्वाभावात् यदात्मको भगवांस्तदात्मिका व्यक्तिः। किमात्मकोऽसौ १ ज्ञानात्मकः "चैतन्या-त्मको मोक्षात्मकश्च"त्यादिश्चतेः। अत एव न केवलं सर्वात्मक एव किन्तु अमृतत्वस्य नित्यनिजानन्दस्यापीश्वरः प्रभुरिति यावत् ॥२॥

## अथ तृतीया-

एतावांनस्य महिमाऽतो ज्यायांश्च प्रवः।
पादें।ऽस्य विश्वां भूतानि श्चिपादंस्यासृतं दिवि ॥ ३॥
एतावांन् । अस्य । महिमा । अतः । ज्यायांन् । च ।
प्रेषः। पादेः । अस्य । विश्वां । भूतानि । श्चिऽपाद । अस्य ।
असृतंग् । दिवि ॥ ३॥

#### साधणभाष्यम् ।

अतीतानागतवर्तमानरूपं जगद्यावद्स्त्येतावान्सर्वोऽप्यस्य पुरुष्ट्य महिमा स्वकीयसामध्येविशेषः । न तु तस्य वास्तवं स्वरूपम् । वास्तवस्तु पुरुषोऽतो महिम्नोऽपि ज्यायानितशयेनाः धिकः । एतच्योभयं स्पष्टी क्रियते—अस्य पुरुषस्य विश्वा सर्वाणि भूतानि कालत्रयवर्तीनि प्राणिजातानि पादश्चतुर्थोशः । अर् स्य पुरुषस्यावशिष्टं त्रिपात्स्वरूपममृतं विनाशरहितं सहिवि द्योतः नात्मके स्वप्रकाशस्वरूपे व्यवातिष्ठत इति शेषः । यद्यपि "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे"त्यामातस्य परब्रह्मण इयत्ताया अभावात्पाद्चतुष्ट्यं निरूपियतुमशक्यं तथाऽपि जगदिदं ब्रह्मस्वरूपापेक्षयाऽल्पमिति विविश्वितत्वात् पाद्विपान्यासः॥ ३॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

भवतु एतावता किमायातं परमेश्वरविषय इत्यत्र पूर्वोक्तप्रकारे णेदमेवाखिलं तस्य महित्वमित्यभिद्धाति एतावानस्य महिमेति। एता-वान् पतादशो महिमा माहात्म्यमुत्कृष्टत्वभिति यावत् शबलग्रहा-केवलग्रहातालक्षणमहत्त्वमस्य प्रत्यगमिन्नपूर्णाचिदखण्डानन्दजल-धेः परमेश्वरस्य नान्यस्याद्वितीयत्वात्, ''सर्वे खिन्ददं ब्रह्म, एकमे-चाद्वितीयं ब्रह्म, नेह नानास्ति किञ्चन, यः सर्वञ्चः स सर्ववित्, स-व्याद्वितीयं ब्रह्म, नेह नानास्ति किञ्चन, यः सर्वञ्चः स सर्ववित्, स-स्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" इत्यादिश्चातिकद्म्बस्तस्य महिमानमेवो-द्योषयति।

अतो ज्यायांश्र पुरुष इति । अतः कारणात् प्रबळबहुश्रुतिपादितात् ज्यायान् ब्रह्मादिदेवताभ्यो वरीयान् ।

#### मङ्गलभाष्यम् ।

यद्वा "महतो मंहीयान्" इति श्रवणात् ब्रह्मादिस्थावरान्तजग-द्वीजान्महत्तत्वतो महीयान् गरीयानिति श्रुतेरर्थः । इत्थंभूतप्रभाव-वान् पुरुषः पूर्णः परमात्मा । चकारः सगुणानिर्गुणयोः समुचायकः सगुणो यः स एव निर्गुण इति तात्पर्यम् ।

नतु जगतः सत्यावरणसंयुतत्वेन परिमितत्वादात्मस्वरूपस्य त्वपरिमितत्वात्कुतः सविश्वाविश्वयोः सामानाधिकरण्यं परिमेन्यत्वापरिमेयत्वलक्षणभेदप्रतीतेरित्याशंक्य, सत्यं सगुणत्वस्य स्वम्याविलस्य त्वपरिमेयत्वलक्षणभेदप्रतीतेरित्याशंक्य, सत्यं सगुणत्वस्य स्वम्याविलसितचातुरीकलनाकलितत्वात्तस्य पूर्णिचिदेकरसमिहिम्नि विश्वप्रपञ्चस्यकपाल्लक्षणपरिमाणवन्त्वात्तिक्षशदीकरोति पादोस्य विश्वाभूतानि सर्वाणि भृतानि मायागुणव्यतिकराज्ञातः मात्रांणि भृतभौतिकानि चराचराणीति यावत् । अस्य परमेश्वरस्य पादः एकपात्परिमितचिद्विलस्यिवभृतिरित्यर्थः।

यद्वा अस्य परमेश्वरस्थामृतस्वरूपं चतुष्यात्परिमितं तत्रैकपादे तदिखलभूतभौतिकप्रपंचा बहिःप्रपञ्चस्य मृतत्वं माथिकत्वात् । अन्तर्वस्तुतस्वमृतस्वरूपादभित्रमिति ।

तर्हि त्रिपादितिशब्देनौपवारिकेणावशिष्टेनापरिमितामृतस्वरूपेण स कुत्रास्त इत्यत्राह त्रिपादस्थामृतन्दिवीति । त्रिपात्संख्याकममृतं चित्स्वरूपमस्य परमेशितुर्दिवि स्वर्गे तिष्ठतीति शेषः। एतावता मत्यंलोकस्यावपविभृतित्वात् एकपादमृतमुक्तम् "एकांशेन स्थितो जः
गत् " इति भगवदुक्तेः । ऊर्ध्वलोकस्य महत्त्वात्प्रकाशमत्त्वाञ्चिपादमृतमुदीरितम्।

वास्तविकार्थस्तु त्रिपादित्यसृतस्य न परिमितत्वं किन्तु दिवि द्योतमाने स्वप्रकाशात्मन्यसृतस्य चिद्रसस्य वृहत्त्वप्रतिपादनाञ्च किञ्चिद्विरोधः शङ्कनीयः ॥ ३॥

#### महीधरभाष्यम् ।

अतीतानागतवर्तमानकालसम्बद्धं जगद्यावद्स्ति पतावान् सर्वो-ऽपि अस्य पुरुषस्य महिमा स्वकीयसामध्येविशेषो विभूतिः न तु वास्तवं स्वरूपम् वास्तवपुरुषस्तु अतः अस्मान्महिम्रो जगज्ञालात् ज्यायान् च अतिशयेनाधिकः । एतदुभयं स्पष्टीकियते-अस्य पुरुष्ट बस्य विश्वा सर्वाणि भूतानि काल्ञ्यवर्तीनि प्राणिजातानि पाद-

#### महीधरभाष्यम् ।

श्चतुर्थादाः अस्य पुरुषस्याविद्याष्टं त्रिपात्स्वरूपम् अमृतं विनादार-हितम् तत् दिवि द्योतनात्मके स्वप्रकादो स्वरूपेऽवतिष्ठत इति दो-षः। यद्यपि "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे"त्याम्नातस्य परब्रह्मण इयत्ता-या अभावात् पादचतुष्टयं निरूपियतुमदाक्यम् तथापि जगदिदं ब्रह्मरूपोपेक्षयाल्पमिति विविक्षितत्वात्पादत्वोपन्यासः॥३॥

रामानुजभाष्यम् ।

एवं तस्य सर्वस्वरूपत्वं सर्वव्यापकत्वं सर्वसाक्षित्वं चोक्त्वा प्रपन्धातमकत्वेन श्रेष्ठत्वं निद्भपयति एतावानिति। अस्य पुरुषस्य कार्यकार-णात्मकस्य भगवतः एतावान् सर्वव्यापकत्वसर्वनियन्तृत्वस्वतन्त्रसः ताकत्वादिक्षपो महिमा माहात्म्यम् । यद्वा प्रपञ्चात्मकत्वे सत्य-मृतेश्चत्वे सति प्रपञ्चानभिभूतत्वामित्येषः अतः कारणाज्ज्यायान् ज्येष्ठः चकारो निश्चयार्थकः।

पादोऽस्येति।अत्र पादशब्दस्याधिष्ठानपरत्वं विश्वाभूतानीत्यस्याधिन्
ष्ठियपरत्वम् । तथा चाधाराधिययोरभेद्विवक्षया सामानाधिकरण्यमेकवचनस्य सामान्यार्थपरत्वेन, अस्य पुरुषस्य पादशब्दवाच्यलोकेषु
विश्वाभूतानि सर्वाणि भूतानि। यद्वा विश्वशब्दवाच्यानि सर्वाण्यपि
भूतानिपाद इव पाद अंशभूत इत्यर्थः-"श्रंशो नानाव्यपदेशादिति"
स्त्रात्, "ममैवांशो जीवलोक" इत्यादिस्मृतेः। तथाच त्रिपादूपममृतं
दिवि सत्यलोकजनलोकेष्वमृतक्षेमाभयभेदेन प्रतिष्ठितमिति शेषः।
अस्यत्यावृत्या हिरण्यगभप्रधानादीनां कारणत्वानिरासार्थे तेनास्यव
भगवतो विश्वकर्तृकत्वादिधमाश्रयत्वमन्येषां त्वापचारिकम् "रोचितं
रोचयाम्यहम्"इत्यादि श्रीभागवतोकेः॥ ३॥

अय चतुर्थी-

श्चिपाद्ध्वे उद्देत्पुरुषः पादे। ऽस्येहां भेवत्पुनः । ततो विष्वुङ्ध्येकामत्साद्यानान्याने आभि ॥४॥ त्रिऽपात् । ऊर्धः । उत् । ऐत् । पुरुषः । पादः । अस्य । इह । अमवत । पुनरिति । ततः । विष्वं हो वि । अक्रामत । साद्यानान्याने इति अभि ॥ ४॥

#### सायणभाष्यम् ।

योऽयं त्रिपात्पुरुषः संसारस्पर्शरहितो बहुलस्वरूपः सोऽयमुर्ध्व उदेते । अस्मा(१)दज्ञानकार्यात्संसाराद्वहिर्भूतोऽत्रत्येर्गुणदोवैरस्पृष्ट उत्कर्षेण स्थितवान् । स्थितस्य तस्य योऽयं पादो लेशः सोऽयमिह (२)मायायां पुनरभवत् । सृष्टिसंहाराभ्यां पुनः पुनरागच्छति । अस्य सर्वस्य जगतः परमात्मलेशत्वं भगवताऽप्युक्तम्—

"विष्ठभ्याहमिदं कुस्नमेकांशेन स्थितो जगत्" इति ।

ततो मायायामागत्यानन्तरं विष्वङ् देवतिर्यगादिरूपेण विविधः सन्यकामद्याप्तवान् । किं कृत्वा सारानानशने अभि । अभिलक्ष्य सारानं भोजनादिव्यवहारोपेतं चेतनं प्राणिजातम्। अनशनं तद्रहि-तमचेतनं गिरिनद्यादिकम्। तदुभयं यथा स्यात्तथा । स्ययमेव विश्विधो भूत्वा व्याप्तवानित्यर्थः ॥ ४॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

पुनद्दिर्धार्थन्तदेव विशिनष्टि त्रिपादृर्व उदैत्पुरुषः पादोऽस्येहाभवत्युनिरित । त्रिपात्पुरुषोऽमृतस्वरूपः अर्ध्व अर्ध्वलोके उदैत् उद्तिष्ठत्
प्रकाशत इत्यर्थः । अस्य पुरुषस्य पाद एकपादमृतमिहास्मिल्लोके
अभवात्(३) अभवत् दीर्घरछान्दसः । पुनरिति शब्दः पूर्वोक्तार्थस्य
भूय उक्तत्वात् स्पष्टार्थः ।

यद्वा वश्यमाणार्थस् चकत्वात्तत्कामित्यत्राह-तते। विशव इव्यकामित् ति । ततो हेतो रूर्ध्वाधोलोक ज्याप्तत्वात् विश्व इत् सर्वतः व्यकामत् विशेषणाक्रमितवान् । यथात्र श्रुतिः-"यदृष्वं गार्गि दिवो अर्थाक् पृष्टिया यदन्तरा द्यावा पृथिवी इमे यद्भूतं भवच्च भविष्यचेति"॥

अत प्रवाध्वीधालोकाविभनीय द्र्यायित सारानाराने अमीति । अधीलोकस्य सारानत्वं कर्मभूमित्वात् सुखदुः खफलभोगमाजनत्वाच्च ।
ऊर्ध्वलोकस्य त्वनरानत्वं तत्र कर्मकर्तृत्वतत्फलभोक्तृत्वाभावात्केवलानन्द्रभाजनत्वाच ते सारानानराने प्रवृत्तिनिवृत्ते वर्त्मनी अरानेन
कर्मतत्फलखेदमोदात्मकेन सह वर्तत इति सारानम् न विद्यते पूर्वीः
कर्मशनं यस्मिन् तद्नरानं तच तच्चेति ते अभीत्यभितो व्यकामदिति पूर्वणान्वयः । उमे इति ऋक्शाखापाठः सुगमः ॥ ४॥

<sup>(</sup>१) घ. 'दल्पात्कार्या'। (२) ख. ग मायया पु'।

<sup>(</sup>३) अनेन 'अभवात्' इति ऋक्शाखीयानां पाठश्रतुर्थार्चे बोध्यः।

#### महीधरभाष्यम्।

योऽयं त्रिपात्पुरुषः संसारस्पर्शरहितब्रह्मरूपः अयमूर्धः उदेत् अस्माद्शानकार्यात्संसाराद्बहिर्भूतोऽत्रत्येगुणदोषेरसपृष्टः उत्कर्षेण स्थितवान्। तस्यास्य पादो छेशो जगदूपः इह मायायां पुनः अभ-वत् सृष्टिसंहाराभ्यां पुनः पुनरागच्छति। सर्वस्य जगतः परमातम-छेशत्वं भगवताप्युक्तम्

विष्टभ्याहामदं कृत्स्नमेकांशेन स्थितो जगत् । इति ।
ततो मायायामागत्यानन्तरं विष्वङ् विषु सर्वत्राञ्चतीति विष्वङ् देवतिर्यगादिरूपेण विविधः सन् व्यक्तामत् व्याप्तवान् । कि कृत्वा
साशनानशने अभि अभिलक्ष्य अशनेन सह वर्तमानं साशनम् अशः
नादिव्यवहारोपेतं चेतनप्राणिजातम् अनशनं तद्रहितमचेतनं गिरिनद्यादिकम् ते अभिलक्ष्य स्वयमेव विविधो भूत्वा व्याप्तवानित्यर्थः॥॥॥

#### रामानुजभाष्यम् ।

जगजन्मादिकारणीभृतस्य भगवतो विश्वब्यापकत्वेपि तत्सं-बन्धराहित्यं दर्शयति त्रिपादिति । पुरुषः त्रिपादुर्द्वमुदैत् त्रयः पादास्त्रिः पात् त्रिपाद ऊर्द्वे त्रिपादुर्द्वे त्रिसंख्याकपादशब्दवाच्यजनतपःस-त्येभ्य ऊर्द्वमुपर्थ्युदैत् स्वाभिव्यक्तिमकरोत् ।

यद्वा त्रिपादित्यनेनोदरहृद्यदहराणां तत ऊर्द्धमुपरिभागे सहस्रारे

पुरुष उदैत्स्वाविभीवमकरोत्—

उद्रमुपासते य ऋषिवत्मसु कूपहराः परिसर पद्धति हृद्यमारुणयोदहरम्। तत उद्गादनन्त तव धाम शिरः परमं पुनरिह यत्समेत्य न पतन्ति कृतान्तमुखे॥

इति वेदोक्तेः।

यद्वा त्रिपाच्छब्देन जाग्नतस्वप्तसुषुप्तीनां ग्रहणं तत ऊर्द्धमुपरिभागे

तुरीयायामुदैत्स्वोपलब्धि प्राप्त इत्यर्थः।

यद्वा त्रिपाच्छब्देन वेदत्रयी संगृद्यते । तत अर्द्विमित्यनेन यत्र सर्वेषां वेदानां प्रतिपादकतयेकीभावस्तस्मिन्धाम्नि स्वरूपे उपलब्धि गतः। नतु 'यतो वाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सहे'त्यादिश्वतिभ्यो वाचकताया ब्रह्मण्यभावात्कथं प्रतिपाद्यप्रतिपादकभाव इति चेन्न

#### रामानुजभाष्यम् ।

राष्ट्रायाः श्रुत्यर्थानवगाहित्वात्तथाहि यथा कश्चिद्तिदृढतमप्राक्तमः पुरुषः समुद्रावगाहने प्रवृत्त इयत्तानिश्चेतुकामो यथारात्त्ववगाहितः समुद्रस्यापारावारत्वाद्गाधत्वादियत्तामप्राप्य राक्तिक्षयं च
क्वात्वा तीरमपि दूरं दृष्ट्रा ततः पश्चान्त्रवृत्तः पूर्वस्थानमागत्य पुरुषान्वद्गित समुद्रोऽगाधतलस्पर्शो नावगाहितुं योग्य इति तथ्यमपि
श्वतिरियत्तां परिहरति। पतच यत इति पश्चम्येव प्रतीयते, अन्यथा
'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति, सर्वे वेदा यत्रेकी भवन्ति, शास्त्रयोनित्वात्, तत्तु समन्वयात्, वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यो वेदान्तक्रद्वेदः
विदेव चाहम्'इत्यादिश्चतिस्मृतिस्मृत्वाध इत्यलं विस्तरेण। अस्य पुरुषस्य इहास्मिन्प्रपञ्चक्षपे कार्ये पुनः पश्चात्कार्योत्पत्तिसमये पादइत पादोऽदा अभवत् यथाग्नेविस्फुलिङ्गः 'स पेक्षत बहुस्यां प्रजायेय'
इत्यादिश्चतः। ततः कार्योत्पत्त्यनन्तरं विविधं सुष्टु अञ्चतीति विश्वङ् विद्वक्षपो मृत्वा अश्वनेन सह वर्त्तमाना साराना न अश्वना अनशना सारानां च अनशना च सारानानशने भोगापर्वगसाधनीभूते अभिअभिव्याप्य व्यकामत् आकान्तवान् सारानाश्चदो वासनापरपर्यायः।

द्वा सपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते तयो रन्यः पिष्पळं स्वाद्वत्यनइनग्नन्योभिचाकशीति श्रुतेः॥ ४॥

#### अथ पञ्चमी-

तस्मांबिरा कळेजायत विराजो अधि पूर्हणः। स जातो अत्यंरिच्यत पश्चाद्ध्रीममथी पुरः॥ ५॥ तस्मात्। विऽराद्। अजायतः। विऽराजः। अधि। पूर्हणः। सः। जातः। अति। अरिच्यतः। पश्चात्। भूभिम्। अथो इति। पुरः॥ ५॥

#### सायणभाष्यम् ।

विष्वङ् व्यकामिदिति यदुक्तं तदेवात्र प्रपञ्च्यते-तस्मादिति । तस्मादादिपुरुषाद्विराङ्ब्रह्माण्डदेहोऽजायतोत्पन्नः । विविधानि रा-जनते वस्तून्यत्रेति विराट् । विराजो अधि विराङ्देहस्योपिर तमेव

#### सायणभाष्यम् ।

देहमधिकरणं कृत्वा पुरुषस्तदेहाभिमानी कश्चित्पुमानजायत सोऽथं सर्ववेदान्तवेद्यः परमात्मा। स एव स्वकीयया मायया विराङ्देहं ब्रह्माः ण्डरूपं (१) सृष्ट्वा तत्र जीवरूपेण प्रविश्य ब्रह्माण्डाभिमानी देवतात्मा जीवोऽभवत्। एतद्याऽऽथर्वणिका उत्तरतापनीये विस्पष्टमामनन्ति—'स वा एष भूतानीन्द्रियाणि विराजं देवताः कोशांश्च सृष्ट्वा प्रविश्याम् मृढी मृढ इव व्यवहरम् स्ते माययेव दिताः कोशांश्च सृष्ट्वा प्रविश्याम् ऽत्यारिव्यतातिरिक्तोऽभूद्देवतियंद्यानुष्यादिक्रपोऽभूत्। पृश्चाद्दवादि जीवभावादुर्ध्व भूमिं ससर्जेति शेषः। अथो भूमः सृष्टरनन्तरं तेषां जीवानां पुरः ससर्ज। पूर्यन्ते सप्तमिर्धातिभिरिति पुरः शरीराणि॥ ५॥

ततः किमभवदिति विवक्षायामाह-तस्माद्विराडजायतेति । तस्मात्यु-रुषशब्दवाच्यात्परात्मनः विराड् ब्रह्माण्डशरीरमजायताजनि ।

विराजोऽधिपुरुष इति । विराजो विराट्देहादिधपुरुषस्तद्भिमानी पुरुषो वैराजोऽजायतेत्यनुषङ्गः।

स जातोऽत्यरिच्यतेति । स वैराजः पुमान् जात उद्भृतः सन् अत्यरि-

च्यत अत्यकामत् अतिशयेनारिच्यत प्रकाशितवान् वा।

पश्चाद्म्मिमयो पुर इति । पश्चादनन्तरं अध्वेलोकप्रकाशनात् भूमिं भुवं पश्चाशकोटिविस्तीणामतलिवतलादिसप्तभुवनसंज्ञाम्, अथोरनन्तरं पुरः जरायुजादिचतुर्विधभूतयोनीः अत्यरिच्यत प्रकाशयामास्तित पूर्वेणान्वयः । 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्, तद्नुप्रविश्य सञ्च त्यञ्चाभवेदिति' श्रुत्या द्यावापृथिव्यन्तरिक्षलोकानन्तर्वहिश्च मोक्तुभोग्यक्षपेणाधिष्ठाय सद्सद्दात्मकः सर्वशरीरवान् स
प्वाभूदिति भावः॥ ५॥

#### महांधरभाष्यम्।

विष्वङ् व्यक्तामदिति यहुकं तदेव प्रपञ्च्यते-ततः तस्मादादिपुरुषात् विराद् ब्रह्माण्डदेहोऽजायत जातः। विविधं राजन्ते वस्तुः
न्यत्रेति विराद्। विराजः अधि विराङ्देहस्योपिर तमेव देहमधिकरणं
कृत्वा पुरुषः तहेहाभिमानी एक एव पुमानजायत सर्ववेदान्तवेदाः

। महीधरभाष्यम् ।

परमात्मा स्वमायया विराइदेहं ब्रह्माण्डरूपं सृष्ट्वा तत्र जीवरूपेण प्रविश्य ब्रह्माण्डाभिमानी देवतात्मा जीवोऽभविदयर्थः। पतश्चाय-वंणोत्तरतापनीये स्पष्टमुक्तम्-'स वा एष भूतानीन्द्रियाणि विराजं देवताः-कोशांश्च सृष्ट्वात्र प्रविष्ट इव विहरतीति'। किञ्च स जातो विराट्पुरुषोऽत्यरिज्यत अतिरिक्तो देवतिर्यक्षानुष्यादिरूपोऽभृत् प-श्चाहेवादिजीवभावादृर्ध्वं भूमि ससर्जेति शेषः।अथो भृमिस्ष्टेरनन्तरं तेषां जीवानां पुरः ससर्ज । पूर्यन्ते सप्तिभर्धातुभिरिति पुरः शरीराणि॥ ५॥

#### रामानुजभाष्यम्।

पूर्वप्रतिक्षातकार्यस्योत्पत्ति विस्तरेण दर्शयन् कार्यकारणाधिष्ठातुः कार्याधिष्ठातुश्च प्रादुर्भावमाह-तत इति। तच्छुन्दस्य पूर्वपरामर्शित्वेन यश्च पूर्व व्यापकतया सर्वान्तर्यामितया प्रतिपादितः तस्मात्पुरुषा- द्विराद् कार्यकारणकपः प्रकृत्यधिष्ठाता अजायत स्वाविभावमकरोत्। विराजः सकाशात् अधिपुरुषः कार्याधिष्ठाता महतत्त्याधिष्ठाता अजा- यत। स जातः सन् महत्तत्वाहङ्कारक्षपकार्यात्मतया परिणमितः सन् अत्वरिच्यत स्वतन्त्रत्यांऽतिरिको भूत्वा अपरिमितशक्तित्वात- 'परा-स्य शक्तिविविधैव श्रूयते स्वामाविकी क्षानबलिकया न' इति श्रुतेः, –

विष्णोस्त त्रीणि रूपाणि पुरुषाख्यान्यथो विदुः। प्रथमं महतः सृष्टिः द्वितीयं त्वण्डसंस्थितम् ॥ तृतीयं सर्वभूतस्यं तानि ज्ञात्वा विमुच्यते ।

इतिविष्णुपुराणोकेः। पश्चाद्भूमि भूम्यन्तसमुदायमस्जत अथो भूतसमुदाये जाते पुरो देहाद्यस्जत । नन्वेकस्यैव कार्यकारणात्मत्वे स्रति कर्मकर्त्वावरोध इति चेन्न शक्तिविक्षेपपरिणामाङ्गीकारात्-'यथोर्णनाभिः स्जते गृह्वते चेति' श्रुतः । पतेन विवृतपरिणाम-वादो निरस्त इति दिक् ॥ ५ ॥'

अथ षष्ठी ।(१) यतपुरुषेण हिषां देवा यज्ञमतंत्वत । यसन्तो अंस्याऽऽसीदांज्यं ग्रीष्म इध्मः शरद्धविः ॥६॥

<sup>(</sup>२) अत्र यजुषां तस्मायज्ञादित्यादिमंत्रत्रयं बोध्यम् ।

यत्। पुरुषेण । हविषां । देवाः । यज्ञम् । अतंन्वतः । वसन्तः । अस्य । आसीत् । आरूर्यम् । प्रीष्मः । इध्मः । वारत् । हविः ॥ ६ ॥

#### सायणभाष्यम् ।

यद्यदा पूर्वोक्तक्रमेण देवशारीरेष्ट्रपन्नेषु सत्सु देवा उत्तरसृष्टि-सिद्धार्थ बाह्यद्रव्यस्यानुत्पन्नत्वेन हविरन्तरासंभवात्पुरुषस्वरूपमेव मनसा हविष्ट्रेन सङ्कल्प्य पुरुषण पुरुषाख्येन हविषा मानसं यज्ञमत-न्वतान्वतिष्ठन् । तदानीमस्य यज्ञस्य वसन्तो वसन्तर्तुरेवाऽऽज्यमा-सीदभूत् । तमेवाऽऽज्यत्वेन सङ्काल्पतवन्त इत्यर्थः । एवं ग्रीष्म इध्म आसीत् । तमेवध्मत्वेन सङ्काल्पतवन्त इत्यर्थः । तथा शरद्ध-विरासीत् । तमेव पुरोडाशादिह्विष्ट्वेन सङ्काल्पतवन्त इत्यर्थः । एवं पूर्व पुरुषस्य हविःसामान्यरूपत्वेन सङ्कल्पः । अनन्तरं वसन्ता-दीनामाज्यादिविशेषरूपत्वेन सङ्कल्प इति द्रष्टब्यम् ॥ ६ ॥

#### मङ्गलभाष्यम्।

अत एव कर्त् कार्यभोक्त्भोग्यक्रपत्वेन तमेव हविर्यक्षदेवतामयमुपपादयति यत्पुरुषेण हविषा देवा यज्ञमतन्वतेति । यः पूर्वमिभिहितः पुरुषस्तदात्मकेन हविषा आज्यपशुपुरोडाशादिना होतव्यद्रव्येण देवा
ब्रह्मादयस्तदात्मका यज्ञं-इज्यते यिवभिरिति यज्ञो यज्ञपुरुषः 'त्वं
यज्ञो व विष्णुः' इति श्रवणात् यज्ञनीयं तमेव पुरुषमतन्वत अतन्वन्
इयज्ञिरिति यावत् ।

तर्हि यश्चसाधनसंभाराः सम्भियन्तामित्यत्राह् वसन्तोऽत्यासीदाज्यमिति । वसन्तो मधुमाधवमासद्वयात्मक ऋतुः 'मधुश्च माधवश्च
वासन्तिकावृत्' हति मनत्रात् । अस्य ऋतुपुरुषस्य जाया हदमाज्ये
तेजः लोके वसन्तर्नावजाविकादिपशूनां नवपल्लविततरुपल्लवशाखापत्रपुष्पादिचर्वणात्क्षीरबाहुल्येनाज्यसमृद्धिदर्शनात् स् एव
वसन्तः स्वस्य यश्चपुरुषस्य हविराहुतये आज्यरुपो बभूवेत्यर्थः।

तथाच श्रीषा इधा इति । शुक्रशुचिमासयुगारमक ऋतुः 'शुक्रश्च शुचिरच प्रैष्मावृत्' इति मन्त्रात् । ज्वालयाग्निमेघयतीति तथोकः

#### मङ्गलभाष्यम् ।

समित्युञ्ज आसीदित्यनुषङ्गः। अनेन ब्रीष्मर्ती सकलगुल्मतरुलतादीनां द्वरोषणादनलस्तत्सिमत्संस्कारमात्रेणधत इति कृत्वा स एव यञ्चेरवरप्रीत्य इन्धनराशिक्षपोऽभवदित्यर्थः।

किश्च शरद्धविरिति । द्वारत् इषोर्जमासद्वयात्मक ऋतुः 'इषश्चोर्जश्च शारदावृत्' इति मन्त्रात् । हविर्हविष्यं नृतनशाल्यादिवीद्विधान्यज्ञ-न्यान्नमासीत् प्रायेण शरिद् शाल्यादिनवधान्यागमप्रसिद्धेर्यज्विनो लोके शरत्काल एव आग्नयणोपयोगिनवीनधान्यान्नेन यञ्चपुरुषं यजन्ते अतः स एव यञ्चपुरुषो हविष्ट्वेन हूयत इत्यर्थः। अनेन ऋतुषर्कस्या-हत्विपि वसन्ताद्युक्तित्रयस्य यजनोपयोगिकालत्विमित्युपवर्णित-मिति द्रष्टन्यम् ॥ ६॥

#### महीधरक्षाष्यम् ।

यत् यदा पूर्वोक्तक्रमेण देवशारीरेषु सत्सु देवाः उत्तरसृष्टिसि-खर्थं बाह्यद्रव्यस्यानुत्पन्नत्वेन पुरुषस्वरूपमेव मनसा हविष्ट्रेन सङ्कर्ण्य पुरुषेण पुरुषाख्येन हविषा मानसं यद्ममतन्वतातनिषत । तदानीमस्य यद्मस्य वसन्तः ऋतुरेवाज्यमासीत् आज्यत्वेन सङ्कार्डिपतवन्तः । तथा एवं प्रीष्मः इद्म आसीत् त्रीष्ममेवेष्मत्वेन सङ्कार्डिपतवन्तः । तथा शास्त् हविः आसीत् शास्त्रमेव पुरोडाशादिहाविष्ट्रेन सङ्कार्टिपतवन्तः । पूर्वे पुरुषस्य हविःसामान्यक्रपत्वेन सङ्करणः अनन्तरं वसन्तादीनामा-ज्यादिविशेषक्रपत्वेन सङ्करण इति द्रष्टव्यम्॥ अत्र कण्डिकाव्युत्कमो-ऽस्ति अस्यानन्तरं तं यश्चम् [८] ततः तस्माद्यक्षाति तिस्नः [९] [१०] [११] क्रमेणेव ततः सप्तास्यासन् [७] इति क्रमोऽपेक्षितः॥ ६॥

#### रामानुजभाष्यम् ।

तदेवं सर्वांपिस्थितस्य जगद्योनेः पुरुषोत्तमस्य साध्यसाधनसाध-कादिभिरमेदो दिशितः। इदानीं काळावयत्वेन यक्षाकृत्वं प्रतिपाद्-यन्स्तौति यस्प्षेणेति । यदिति-तृतियार्थेऽव्ययम् । येन इविषा इवनीयरूपेण पुरुषेण देवा द्योतनशीलाः सृष्युपक्रमशुद्धसत्वेन जाता यक्षमतन्वत विस्तारयामासुः ॥ अस्य यक्षात्मकपुरुषस्य वस्त्र-न्तोपदिष्टः काळ आज्य आज्यस्थानीयमासीत् । प्रीष्मोपदिष्टः काळ इक्षमः इन्धनमासीत् । शरदुपदिष्टसंवत्सरावयवः इविईवनीयद्रव्य-समुदाय आसीत् ॥ ६ ॥

# (१) अथ सप्तमी।

म्प्तास्य रिष्ठ सन्परिष्ठ स्थितः स्प्ताः स्विधिः कृताः । देवा यद्यज्ञं तन्वाना अवश्चनपुरुषं पश्चम् ॥ ७ ॥ सप्त । अस्य । आसन् । परिषयः । त्रिः । सप्त । सम्प्रद्रधः। कृताः । देवाः । यत् । यज्ञम् । तन्वानाः । अवश्चन् । पुरुषम् । पश्चम् ॥ ७ ॥

#### सायणभाष्यम् । 🤝 📜

अस्य साङ्गल्पिकस्य यक्तस्य गायत्रयादीनि सप्त च्छदांसि परि-ध्य आसन्। ऐष्टिकस्याऽऽह्वनीयस्य त्रयः परिध्य औत्तरवेदिका-द्ध्य आदित्यश्च सप्तमः परिधिप्रतिनिधिक्षपः। अत प्वाऽऽस्नायते— 'न पुरस्तात्परिद्धात्यादित्यो हावोद्यन्पुरस्ताद्रक्षाः स्यपहान्ते' इति । तत पत आदित्यसाहिताः सप्त परिध्योऽत्र सप्तच्छन्दोक्षपाः। तथा समिधिक्तः सप्त त्रिगुणितसप्तसंख्याका पक्तिंशतिः कृताः। 'द्वादशः मासाः पञ्चर्तवस्त्रय इमे लोका असावादित्य पक्तिंशतेः कृताः। 'द्वादशः पदार्था पक्तिंशतिदारुषुक्तेभत्वेन भाविताः। यद्यः पुरुषो वैराजोऽस्ति तं पुरुषं देवाः प्रजापतिप्राणेन्द्रियक्षपा यत्रं तन्वाना मानसं यत्रं कुर्वाणाः पशुमवधन्वराट्पुरुषमेव पशुत्वेन भावितवन्तः। पतदेवा-भिप्रत्य पूर्वत्र यत्पुरुषेण हविषेत्युक्तम्॥ ७॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

सप्तास्यासन्परिधय इति । सप्तसप्त संख्याकानि महदहङ्कृतिपञ्चतनमात्राणि राज्दानि अस्य यक्षेर्वरस्य परितो धायत इति परिधिः
परिधानं ते परिधयः आवरणवसनस्थानियाः समिधो यथा दक्षिणोसरयोस्तिस्नः तिस्नः प्रतीच्याञ्चेका इत्थमासन्, सप्तसंख्या वा परिधिसंक्षा । उत यद्वत् दुर्गस्य परिध्यः खाता वभूवुस्तद्वद्वस्थोदुर्गमायैत इति क्षेयम् ।

<sup>(</sup>१) आहेमन्भाष्यचतुष्टयोपतेषुरुषस्कमुद्रणे कृष्णयज्ञःशाखानुसारिमंगलभाष्यस्य तैतिरीय-यज्ञश्शाखाविशेषमंत्रव्यापकन्याख्याख्याख्यत्वेन मुख्यतया गृष्ठीतत्वादाश्वलायनमंत्रपाठानुं क्रमे एक मुख्यो गृष्ठीत इति ! तैतिरीयांग्यामप्रतं यज्ञामिति मंत्रो बोध्यः।

त्रिः सप्त समिधः कृता इति । त्रिःसप्तिकविंशातिसंख्याका दशेन्द्रि-याणि ज्ञानकर्मात्मकानि मनसा सहैकादश पश्च महाभूतानि गगनादी-नि पञ्चासवः प्राणापानादयश्च मिलित्वा तावत्यः समिध इन्धनानि कृता देवैरिति शेषः।

'अध यक्षा अयूपा कतवः सयूपा'-इति लक्षणेन पुरुषपश्वालम्भनमनूद्य दर्शयित देवा यद्यक्षं तन्वाना अवध्नन्पुरुषं पशुमिति । देवाः पूर्वोदिताः यद्यस्माद्यक्षं कतुं तन्वाना विस्तारयमाणा यजमानास्सन्तः पुरुषं
पुरुषशब्दवाच्यं पशुमबभन् यूपस्तम्भे बबन्धुः । अनेनाज्यादिपश्वन्तं सम्भारजातं सर्वे पुरुषापृथयूपमित्यर्थः ॥ ७॥

## महीधरभाष्यम् ।

यत् यदा देवाः प्रजापतिप्राणिन्द्रयस्पाः यश्चं तन्वानाः मानसं यंश्चं कुर्वाणाः पुरुषं पशुमबभन् विराट्पुरुषमेव पशुत्वेन भावितवन्तः। एतदेवाभिप्रत्य पूर्वं पुरुषेण हिविष्त्युक्तम् । तदा अस्य सङ्काल्पितस्य यश्चस्य सप्त गायत्र्यादीनि छन्दांसि परिधयः आसन् ऐष्टिकस्याहवन्तियस्य त्रयः परिधयः औत्तरवेदिकाः त्रयः आदित्यः सप्तमः परिधिः प्रतिनिधिष्कपः । तथा च श्रुतिः—'गुप्त्ये वा अभितः परिधयो भवन्त्रयधैतत्स्यमेव पुरस्ताद्वोतारं करोतीित' तत एते आदित्यसहिताः सप्त परिधयोऽत्र सप्तच्छन्दोस्तपः । त्रिःसप्त त्रिगुणाः सप्त एकविं शितसंख्याकाः समिधः कृताः द्वादश मासाः पञ्चर्तवः त्रय इमे लोकाः असावादित्यः एते एकविंशातिरेकविंशातिदारुयुक्तेध्मत्वेन भाविताः।

यद्वा सप्त समुद्राः श्लीरोदाद्योऽस्य यशस्य परिधयः आसन्। भारतखण्डे यागा भवन्ति समुद्राणां परिधित्वम्। त्रिः त्रिगुणाः सप्त छन्दोवर्गाः समिधः कृताः गायत्र्यादीनि सप्त अतिजगत्यादीनि सप्त कृत्यादीनि सप्तेति॥ ७॥

### रामानुजभाष्यम् ।

प्रतिज्ञातत्वेनोपसंहति दर्शयति-सप्तास्येति । अस्य कालावयवरूपः
मूर्नेर्विश्वरूपस्य सप्त परिधयः कुण्डोपरिभागे समं ततोऽवस्थिताः
परिधय आसन् । यद्वा परिधयः सप्तावरणान्यासन् त्रिः सप्त समिधः
कृताः पकविंशतिसंख्योकाः समिधः कृतास्तन्त्रोक्ता वेदितव्याः ॥

#### रामानुजभाष्यम् ।

यद्वा प्रकृत्याद्येकविशातितत्त्वानां प्रहणम्। अथवा त्रिरिति पृथ-क्पदम् सप्तति पृथक् तेन त्रिशब्दाचातुर्मास्यत्रिकस्यं ग्रहणं सप्तत्यने-नातिरात्राप्तार्यमवाजेपयादिसप्तसंस्थानां ग्रहणम्।यद्वा त्रिरित्यनेना-वस्थात्रयस्य ग्रहणं समपदन्तु भूम्यादिमहत्तत्वपर्थ्यन्तकार्यज्ञापकम्-

द्रव्ययज्ञास्तपोयज्ञा योगयज्ञास्तथा परे । स्वाध्यायज्ञानयज्ञाश्च यतयः शांसितवताः॥

इतिश्रीमुखोकेः। देवाः पूर्वोक्तरूपाः यद्यैहैवनीयसंभारेयेश्चं तन्वाना विस्तारयन्तः पुरुषरूपपद्यमबधन् आलभनमकुर्वन्। यद्वा पुरुषशब्दो लौकिकपुरुषपरस्तथाच पुरुषमात्मात्मीयेषु ममतानिष्ठमनात्मभाव- रूपं अत एव पद्यं पद्यवद्वतमानं 'श्चानन हीनाः पद्यभिः समानाः' इत्यादिश्चतेः तमेवाबधन् अनाशयिति।

द्यक्षरं तु भवेन्मृत्युस्त्र्यक्षरं ब्रह्म शाश्वतम्। ममेति च भवेन्मृत्युने ममेति च शाश्वतम्॥

इति महाभारतोक्तेः। एवञ्च भूम्यादिमहत्तत्वपर्यन्तसामिद्रूपका-र्यसंघाते पशुत्वरूपानात्मभावमबभ्नन्नित्यर्थः॥ ७॥

अथ अष्टमी ।

तं यज्ञं बर्हिषि प्रौक्षनपुरुषं जातम्यतः तेनं देवा अंयजन्त साघ्या ऋषयश्च ये ॥ ८ ॥ तम् । यज्ञम् । बर्हिषि । प्र । औक्षन् । पुरुषम् । जात-म् । अग्रतः । तेनं । देवाः । अयजन्त । साध्याः । ऋषयः । च । ये ॥ ८ ॥

## सायणभाष्यम् ।

यक्षं यक्षसाधनभृतं तं पुरुषं पशुत्वभावनया यूपे बद्धं बर्हिषि
मानसे यक्षे प्रौक्षन्त्रोक्षितवन्तः । कीहशामित्यत्राऽऽह—अम्रतः सर्वस्रृष्टेः पूर्वे पुरुषं जातं पुरुषत्वेनोत्पन्नम् । एतच्च प्रागेवोक्तम्—तस्माद्विराडजायत विराजो अधि पुरुष इति [५]।तेन पुरुषक्षणेण पशुना देवा
अयजन्त । मानस्यागं निष्पादितवन्त इत्यर्थः । के ते देवा इत्यत्रा-

#### सायणभाष्यम् ।

प्रदासाध्याः सृष्टिसाधनयोग्याः व्रजापातिव्रभृतयस्तद्मुक्ला ऋष्या मन्त्रदृष्टारश्च ये सन्ति ते सर्वेऽप्ययज्ञन्तेत्यर्थः ॥ ८॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

तेन पुरुषाख्यपशुना किमकुर्वत देवा इत्याकांक्षायामाह ते यहं बहिषि प्रोक्षनपुरुषं जातमप्रत इति । तं पुरोदितं यहं यहेश्वरं प्रति बहिषि क्रतौ प्रोक्षन् अग्रतः सृष्टेः प्रथमतो जातं पुरुषं पुरुषस्रक्षणपशुं मन्त्रेः प्रोक्षितवन्तः विशसनाय मन्त्रपूतं कृतवन्त इत्यर्थः ।

ततः किमाचरान्नित्यत्र सर्वे देवतार्धमुख्यास्तेन पुरुषपशुना यज्ञ-नमकुर्वन इत्याह तेन देवा अयजन्तेति । तेन पुरुषस्वरूपेण पशुना हूय-

मानन हविषा देवा अयजन्त यजितवन्तः।

तानेव विभज्य दशर्यति साध्या ऋषयश्च ये इति । साध्यास्तपसा साधितुं तद्रूपतां गन्तुं योग्यास्तेषामजादीनां मध्ये देवा देवशब्दवाच्यास्तपसा असाध्या एते तु साध्या इति भेदः ऋषयश्च मन्त्राधिकारिणो मन्त्रतुल्यस्वेन परमपावना ये चान्येऽवांग् देवादयस्ते सर्वे अयजिन्निति पूर्वेणान्वयः ॥ ८॥

## महीधरभाष्यम् ।

यश्चसाधने यश्चराव्दः, यश्च यश्चसाधनभूतं तं पुरुषं पशुत्वमाभाव्य यूपे बद्धं बहिषि मानसे यश्च प्रौक्षन प्रोक्षितवन्तः प्रोक्षणादिभिः सं-स्कारैः संस्कृतवन्तः। कीदृशम्-अग्रतः सृष्टेः पूर्व जातं पुरुषत्वेनोत्पन्नः म्। एतत्रच प्रागेषोक्तम्-'तस्माद्धिराडजायत विराजो अधि पूरुष'[५] इति । पुरुषरूपेण पशुना देवा अयजन्त मानस्यागं निष्पादितवन्तः। के ते देवा इत्यत्राह—ये साध्याः सृष्टिसाधनयोग्याः प्रजाप्रतिप्रभृः स्वयः ये च सद्वुकूछा ऋषयः मन्त्रद्रष्टारः ते सर्वेष्ययज्ञन्त ॥ ८॥

## रामानुजसाध्यम् ।

ववं अन्त्रत्रयेण यज्ञाङ्गभूताः संभारा वेदाश्च प्रतिपादिता इदानीं कर्तव्यतारूपत्वमपि तस्येव दर्शयन् यजनकमं निर्दिशति तं यज्ञीनित। तमवाग्रतः प्रथमतो जातं कारणात्मना स्थितं यज्ञरूपपुरुषं वर्हिषि कुशेषु प्रधानदेवतारूपेण प्रौक्षन् अभ्यसेचयित्रति। तेन यज्ञाङ्गह्वनीयसंभाररूपेण हिवरादिना देवा अयजन्त यजनमकुर्वत संहति भिन्नोः

#### रामानुजभाष्यम् । '

पक्षमें तमेव तथा ये साध्या साध्यंगणा देवास्तेऽयजनत तद्नन्तरं तमेव तथा ये च ऋषय ऋषिगणास्तेऽप्ययजिम्नत्यर्थः ॥ ८ ॥

# अथ नवमी।

तस्मां यज्ञातसं विहुतः संश्वेतं पृषदाज्यम् ।

प्रश्नेतां श्रेके वायव्यानारण्या(१) न्य्राम्याश्च ये ॥९॥

तस्मात् । यज्ञात् । सर्व ऽहुतंः । सम् ऽश्वेतम् । पृषत् ।

आज्यम् । पश्चा । तान् । चक्रे । वायव्यातः । आरण्यान् ।

प्राम्याः । च । ये ॥ ९ ॥

#### सायणभाष्यम् ।

स्विहुतः-सर्वात्मकः पुरुषो यस्मिन्यक्षे ह्रयते सोऽयं सर्वहुत्।
तादशात्तस्मात्पूर्वोक्तान्मानसाद्यक्षात्पृषदाज्यं दिविमिश्रमाज्यं संभृतं
संपादितम्। दिवि चाऽऽज्यं चेत्यवमादि भोग्यजातं संपादितमित्यः
धः। तथा वायव्यान्वायुदेवताकांस्तां छोकप्रसिद्धानारण्यान्पश्चेश्रके
उत्पादितवान्। आरण्यां हरिणाद्यः तथा थे च प्राम्या गवादयस्तानिप चक्रं। पश्चनामन्तिरिक्षद्वारा वायुदेवत्यत्वं यजुर्बाह्मणे समास्नायते— वायवः स्थेत्याह । वायुर्वा अन्तरिक्षस्याध्यक्षाः। अन्तरः
रिक्षदेवत्याः खलु वै पश्चनः। वायव पर्वनान्परिददाति इति ॥ ९॥

### मङ्गलभाष्यम् ।

ततः कि बभूवेत्यश्रेज्यमानयञ्चपुरुषात्परमेश्वरात् यद्यज्ञातं तः सदाह तस्मायज्ञात्सर्वहुतः संस्तं पृषदाज्यमिति । तस्मादिज्यमानात्सर्वे सं-भारभूतं जङ्गमाजङ्गमजातं हुतं करोति इति सर्वहुत् तस्माद्यज्ञाद्यञ्च-पुरुषात्परमेश्वरात् । पृषदाज्यमिति । द्धिघृतमिश्रं हविर्दृःयं इदं यतो जातं तत्। पश्चनामारण्यप्राम्यभेदेनोत्पत्तिमुदाहरति तांश्रके वायव्याना-रण्यान्याम्याश्च थे इति । तान् तज्ञुज्देन पूर्वोक्तद्धिघृतादिहविर्दृश्यार्थे

भवान् वायव्यान् वायुदेवताकान् 'वायव्यं इवेतमालभेत भूतिका-म' इति श्रुत्या इवेतपश्न्, उपलक्षणमेतत् वायुदेवताया एव स-वेजीवजीवनप्रवर्तनशिलत्वात्तदुपलक्षितसर्वदेवताकान्पश्नित्यर्थः । अर्ण्य भवानारण्यान् । ये च ग्रामे भवा ग्राम्यास्तांश्च चक्रे कृतवान् सृष्टवान्यन्नपुरुष इत्यर्थः ।

अत्र पृषदाज्यमिति वाक्यस्यार्थान्तरम्। कथं १ पृषदितिशब्दस्य पृषत इत्यारण्यपञ्चपलक्षणकहारिणत्वम्, अज्ञानां समूह आज्यं प्रा-र्यपश्चपलक्षणार्थमिति च तथोर्द्वन्द्वेक्यं सम्भृतं सम्पादितं उत्पन्नमिनित वा। तदेव स्पुरीकरोति-पश्चंस्तांश्चक इति सम्बन्धोऽनुसन्धे-यः। ननु सर्वेषां देवानां सतां वायव्यानिति वायोरेव श्रेष्ठयं किमुक्तं १ तत्र श्रुत्या वायोः परत्वमुपपादितं तदाह-'नमस्ते वायो स्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि त्वामेव ब्रह्मावादिषम्' इति ॥ ९ ॥

## महीधरभाष्यम् ।

सर्व ह्रथते यस्मिन् स सर्वहृत तस्मात् पुरुषमधाख्यात् यक्षात् पृषदाज्यं दिधिमिश्रमाज्यं सम्भृतम् सम्पादितम् दृष्याज्यादिभोग्य- जातं सम्पादितम् त्याद्यादिभोग्य- जातं सम्पादितमित्यर्थः। पुरुषणोति रोषः। तथा स पुरुषः वायव्याः न्वायुदेवताकान् तान् प्रसिद्धान् पश्न् चक्रे उत्पादितवान्—'अन्त- रिक्षदेवत्याः खलु वै पश्च इति श्रुतेः। अन्तिरिक्षस्य च वायुदेवत्यम्। तान् कान् ? ये चारण्याः अरण्ये मन्वाः हरिणादयः ये च श्रामभवा गवाद्दवादयस्तान् पश्चन् चक्रे॥ ९॥

#### रासानुजभाष्यम् ।

पश्चाद्भृमिमधो पुरः इत्यनेन प्रकृत्यादिकार्यजातस्य तिश्चयस्यतं तदात्मकत्वं तद्याप्यत्वं तदाधारत्वं चोक्तम्—'पुरुषो वे यश्च' इत्यादि श्रुतेः पुरुषस्यैव यश्चस्वकपत्वाद्यश्चस्य च तद् पृथक्तवात्तत्स्वकपप्रतिपादकत्वात्तद्वप्रस्तायां तत्प्राप्तौ च मुख्याङ्गत्वात्तस्यैव स्वक्रपविश्वानार्थं सर्वेषां प्रधानस्याङ्गानां समुदायेन तस्मादुद्भवं दर्शयन् तद्भेदं निर्दिशाति -तस्मादिति । तच्छब्दः पूर्वपरामाशित्वेनानुसन्ध्यः। सर्वेद्धतं इति पुरुषविशोषणम्, सर्वे द्वयतेऽस्मिन्निति सर्वेद्धत् तस्मात्सर्वेद्धतः इत्यनेन नानायश्चमृतित्वेन सर्वस्यापि कार्यजातस्य तदायत्तस्वकपिरथितप्रभवित्वन तदीयसत्ताकत्वेन तदपृथक्तवमुक्तम्।

रामानुजभाष्यम् । ब्रह्मार्पणं ब्रह्मद्दविब्रह्माग्नौ ब्रह्मणा दुतम् । ब्रह्मव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥

इत्यारभ्य--

श्रेयान्द्रव्यमयाद्यज्ञाज्ज्ञानयज्ञः परन्तप । सर्व कर्माखिलं पार्थ ज्ञान परिसमाप्यते ॥

इत्यनेन भगवतैव नानायक्षस्वरूपत्वेन सर्वस्थापि यक्षात्मकत्वेन च प्र-तिपादितत्वात् । तथाच श्रीमद्भागवते ब्रह्मवाक्यं— यदास्य नाभ्याबिलेनादहमासं महात्मनः। नाविदं यक्षसंभारान्युरुषावयवाहते॥ इति ।

यज्ञाद्यज्ञस्य स्पात्पृषद्य प्रदेश्याज्यं सम्भृतं धत्तम् आज्यं वे देवाः
नामग्रम् 'इत्याज्यस्येव मुख्यत्वात्पूर्वानदेशः। येश्च यज्ञः क्रियते तान्पः
शृत् चक्षे। ते च के ? वायञ्या वायुवात्तिर्यगामिनो मयूरशुकाद्यः नारः
श्या जळचरा मत्स्याद्यः ये च प्राम्या प्रामवाधिनोऽश्वादयः तानिति।
चक्षे इत्यस्यात्मगामित्वात्सर्वापि यज्ञः जिज्ञास्नां स्वस्वरूपिजज्ञासाः
ये स्वप्राप्तयुपायीभूताः मप्रसादार्थं च स्वकीयत्वेनाधत्त इत्यर्थः। नजु
कथमुक्तं स्वरूपजिज्ञासार्थे तिव्जज्ञानार्थं च सर्वं कृतवानिति ? निह
कार्ये दृष्टे कस्याचिजज्ञासा तिव्जज्ञानार्थं च सर्वं कृतवानिति ? निह
कार्ये दृष्टे कस्याचिजज्ञासा तिव्जज्ञानार्थं च सर्वं कृतवानिति ? निह
कार्ये दृष्टे कस्याचिजज्ञासा तिव्जज्ञानं च जायते, पवञ्च सर्वेषां कार्यदर्शनपरत्वात्सर्वविषयानुभवपरत्वाच सर्वेपि ज्ञानिनः स्युरिति चेत्,
म । कार्यययार्थज्ञानस्य तद्वेतुत्वान्नहि कार्याणां याधार्थ्यं केनचिज्ञान्यते। याधार्थ्यं च-कि कार्यं कि कारणं कि चेत्रषां प्रयोजनं कुत्र जायन्ते
कुत्र विलियन्ते काधारः कथमुन्द्रवन्ति कथं तिष्ठन्ति कश्चैतेषां सम्बन्ध
इति। तद्य वेदाध्ययनपूर्वकक्षमांचरणेन विधिनिषेधोभयविधिविचचनपूर्वक्षकस्यान्यत्वेदसार्गावलस्यकत्वेन शिष्टोपदिष्टमार्गनिष्ठान्तःकरणे जायते
नान्यत्रेत्यलं विस्तरेणं ॥ १॥

अय दशमी । तस्मांचज्ञात्संबद्धत ऋचः सामानि जिहिरे । छन्दांसि जिहिरे तस्माचजुरतस्मीदजायत् ॥१०॥ तस्मातः । यज्ञातः । सर्वेऽहुतः । ऋचंः । सामानि । जिज्ञरे । छन्दंसि । जिज्ञरे । तस्मात् । यज्ञः । तस्मात् । अजायत ॥ १० ॥

## 

सर्वेहुतस्तस्मात्पूर्वोक्ताद्यक्षास्यः सामानि जिक्किर उत्पन्नाः। त-स्माद्यक्षाच्छन्दांसि गायज्यादीनि जिक्किरे। तस्माद्यजुरजायत॥ १०॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

पुनश्च कि जात तद्भिधन्ते तस्मायज्ञात्सर्वहुत इति । मन्त्रशेषो व्या-ख्यातः।

ऋवः सामानि जिहिरे छन्दासि जिहिरे तस्मादिति । ऋक् श्रोकंबद्धरूपा आख्यायिकाप्रचुरा च। ता ऋचो जाहिरे उत्पन्ना बभुवुः। ऋचां होत्रः कर्माईत्वास्त्र होता ऋग्वेद इत्यर्थः। सामनामुद्रीथप्रचुरत्वात्सामानि सामवेदमन्त्रा औद्वात्रकर्माही जिहिरे उद्गाता तत्र सामवेद इत्यर्थः। तथा च छन्दांसि—अनुष्टुप्तिष्टुप्जगतीपंकिरित्यादीनि त-स्माद्यञ्चपुरुषात् जिहिरे जातानि वेदस्मृतिपुराणितिहासिद्वाक्षाकृत्याः हीनां छन्दोमयत्वात्।

यजुरतस्मादनायतेति। यजुः समग्रं यजनाईमन्त्रकलितमाध्वरकर्माः तमकं जातावकवचनम् यजुंषीति तस्माद्यञ्चपुरुषादजायत जातम् । अनेन स यजुर्वेदः स्वयं तत्राध्वयुरभवदित्यर्थः। एतावता ऋक्सामः यजुर्वेदास्त्रयो होतृद्रात्रध्वर्यव आसन् ऋत्विज इति भावः ॥१०॥

# र देश महीधरमाष्यम् । अ १९४ वर्गा

सर्वद्वतः तस्माद्यञ्चात् ऋचः सामानि च जिल्लारे उत्पन्नानि। छम्दांसि गायञ्यादीनि जिल्लारे तस्माद्यज्ञरप्यजायत्। ऋग्यज्ञः सामभिद्यक्रन्दोभिश्च विना यज्ञा न सिज्यन्ति॥ १०॥ अण्यात्राम

#### रामानुजभाष्यम् ।

एवश्च तस्य यश्चस्वरूपत्वं यशाङ्गत्वं च प्रतिपाद्य यशाङ्गप्रतिपा-दकानां वेदानामपि तदभदेनोत्पत्ति दर्शयति तस्मादिति । तच्छज्दस्य पुनः पुनरावृत्या तत्तत्कार्यं प्रति पृथकपृथमन्वयः । तस्माद्यशान्सर्वहु- रामानुजभाष्यम् ।

तः हवनीयसम्भारा जान्नरे। ऋच ऋग्वेद्मन्त्राः सामानि सामवेद्मन न्त्राश्च जिहरे। तस्माच्छन्दांसि गायञ्यादीनिः

छन्दः पादौ शब्दशास्त्रं च वक्षं कठपः पाणां ज्योतिषं चश्चषी च। शिक्षा घाणं श्रेत्रमुकं निरुक्तं वेदस्याङ्गान्याहुरेतानि पड्डे ॥

इति बहुवंचनन पण्णामपि ब्रहणम्, एषामुपकारकतयाङ्गत्वम्। तथाहि-'गायज्या यजती'त्यादिविध्यर्थनिर्णये छन्द उपयुज्यते(१) व्याकरणं हि अर्थविशेषमाश्रित्य स्वराविशेषादीन् विद्धारप-दार्थनिणय(२) कल्पसूत्राण्यपि प्रकरणान्तरपठितस्य न्यायलभ्यस्य शाखान्तराधीतस्य चाङ्गजातस्योपसंहारेण प्रयोगं दर्शयति(३) ज्यौ-तिषमपि स्वाध्यायापयागिनमञ्जष्ठानोपयागिनं च कालावेशेषं प्रति-पादयति(४) शिक्षापि वर्णोच्चारणप्रयोगं दशयति(५) निरुक्तं तु व्या-करणस्यव यदवशिष्ट्रपायं बाहुलकादिसाध्याना लोपागमविकारादी-नां प्रायस्तत्र तत्र संप्रहे उपयुज्यते (६)॥

यद्वां छन्द अनुष्टुपञ्जिष्टुबादिप्रतिपादनपरः १ शब्दः स्वरादिसम् र्थप्रतिपादनपरः २ श्रीतस्मातिप्रतिपादनपरः कल्पः ३ अध्ययनत-द्थानुष्ठानकालनिर्णयात्मकं ज्योति शास्त्रम् ४ वर्णनिर्णयात्मका दि। क्षा ५ अपूर्वार्थप्रतिपादकं निरुक्तम् ६ इत्यंलं विस्तरेण। तस्मादेव यजु-

जुवां समृहाऽजायत जहां इत्यर्थः ॥ १०॥

# न कराका विकास के अथ एकाद भी विकास के कि

तस्माद्द्वा अजायन्त ये के चीम्याद्तः। गावी ह जिसे तस्मात्तस्माज्जाता अजावयः ११॥

तस्पीत् । अश्वाः । अजायन्तु । ये । के । च । जम्मयादी तः । गावः । ह । जिहिरे । तस्मात् । तस्मात् । जाताः । अ-जावयः ॥ ११ ॥ ATTACHED THE STATE OF STREET

॥ . १ ॥ १४६६ १४ ही सोयणभाष्यम् १० . . १००० नाणक्रीहर्णहर राष्ट्र तस्मात्पूर्वीक्ताद्यक्षादश्वा अजायन्तोत्पन्नाः। ये के चाद्यव्यति-क्ति। गर्दमा अध्यतराश्चोभयादत अर्ध्वाधोभागयोदन्तयुकाः स-

#### सायणभाष्यम्।

हित तेऽध्यज्ञायन्त । तथा तस्माध्यमाद्वावश्च जिल्ले तस्माः चम्राद्जा अवयश्च जाताः॥ ११॥ जीकालकाराः। क्षिण ।

#### मङ्गलभाष्यम् ।

अथ पूर्व सामान्यतः परात्पत्तिमुक्त्वा विशेषतोऽस्वालम्भस्य क्र-त्नामुत्तमत्वातदहाँ स्वोत्पत्तिपूर्वकगवाद्यंद्रयमुपद्यवति तस्माद्श्वा अ-जायन्त ये के चोभयादत इति । तस्माद्यक्षेट्रवरादस्वाः—स्वानो न मवन्ती-त्यस्वा इति व्युत्पत्तेलीके शुनामाकारतः किञ्चित्तत्सादस्यमुत्प्रेक्यते यथा प्रामासिहा इतिवत् वाजिनोऽजायन्त जनितवन्तः । तल्लक्षणमनु-वद्गति—ये के चास्वाख्याः पराव उभयादत अर्ध्वाधी द्रशनानि ये-षान्ते तथोका उभयदन्तसद्भावन तृणमुलोत्खादनकृष्णा इत्यर्थः ।

अथोध्वंदरानगोजनिरिमधीयते गावो ह जिहरे तस्मादिति । तस्माद्य-ब्रह्मरात् गावः स्त्रोपुसंबका धेनुबलीवर्दाः । हत्याश्चर्ये हर्षे च । त-षां धनुव्यमाणां श्लीरादिना कृष्यादिना लोकोपकारकत्वात् विरोष् षत अर्ध्वदरानविधुरत्वेपि पयोद्धिष्टतादिभिधेन्नां कृष्यादिष्यासो-त्पादितवीहिभिश्च वृषाणां यञ्चपुरुषोपयिकत्वाद्पि च गवालम्भस्य श्लातिसद्धत्वात् आश्चर्यविधायकत्वं हर्षस्चकत्वश्च द्रष्ट्यम् ।

तथा च तस्माज्जाता अजावय इति । तस्माद्यक्षपुंसः अजाश्चावयश्च अ-जावयः पदावो जाताः आज्यादिना सामान्यतो लोकोपकारकत्वं वि-देषतस्तेन सह तेषाञ्चापि ज्योतिष्टोमातिरात्राप्तोयोममहाव्यतवा-जपेयस्वतोमुखादौ कातुकदम्बे हिवस्वदानैर्यक्षेद्वरप्रीतत्वाद्यत्यर्थः ।

ननु पृषदाज्यादिमन्त्रैरारण्यग्राम्यपश्च नुक्त्वा तस्माजाता अ-जावय इति पुनरुक्तेः को वाडामिप्रायः ? इत्यत्र पूर्वापरपशुसंज्ञायाः पंकरनुक्रम उक्तः।

यद्वा धर्मधर्मिभावो द्रष्टव्यः। कथं ? तत्पूर्वोक्तं द्रिष्टकाज्यं पृषदा-ज्यं तेजो वै धर्मः संभृतं सम्यक् हतं भक्षितं यद्वपुसेति । 'हप्रहोर्भ-इछन्दसीति' भकारः। अमी अजावयस्तद्वन्तः पयोदुधत्वात् एते धर्मि-णो धर्मधर्मिणोरविनाभावसम्बन्धत्वादिति योजना॥ ११॥

# महीधरमाष्यम्।

तस्माद्यक्षात् अद्याः अजायन्तं जत्पन्नाः। तथा ये के बादवाति-

#### महीधरभाष्यम् ।

रिक्ता गर्वभादयोऽस्वतराश्च उभयादतः उभयोभीगयोर्दन्ता येषां ते उभयादतः। छान्दसं दीर्घत्वम्, उध्वीधोभागयोर्दन्तयुक्ताः सन्ति तेप्यजायन्तः। तथा ह-स्फुटं तस्माधकात् गावः च जित्ररे । किञ्च तस्माधकात् आजावयः अजाः अवयश्च जाताः। न हि पद्याभाविना सक्नः सिद्धत्॥ ११॥

### रामानुजभाष्यम् ।

यद्यपि पश्नामुत्पत्तिः पूर्व प्रतिपादिता तथापि मुख्ययश्चाक्रपः शून् विभागन निर्दिशति तस्मादिति । ये पूर्वम्पशुत्वसामान्येनोकास्तेः प्रश्वा अजायन्त यच्छन्दस्य पूर्वेदष्टस्मारकत्वात् । ते च के ? उभयादतः ऊद्धाधादन्तवन्तः-छान्दसत्वात्प्रवपदस्य दीर्घत्वं हेतिस्फुटार्थे । तस्मा-द्वावो जित्ररे । तस्मादेव अजाश्च मेषाश्च जाता उत्पन्ना आर्षत्वाद्वह्नर्थे द्वन्द्वः ॥ ११ ॥

# अय द्वादशी ।

यत्पुरुषं व्यद्धुः किन्धा व्यक्तलपयन् । मुखं किर्मस्य(१) की बाह्न का ऊरू पादां उच्येते ॥१२॥

यत्। पुरुषम् । वि । अदंधुः । कृतिघा । वि । अकल्प-यत्। पुर्लम् । किम् । अस्य । की । बाहू इति । की । करू इति । पादौ । उच्येते इति । १२ ॥

#### सायणभाष्यम् ।

प्रश्नोत्तरक्षणेण ब्राह्मणादिस्तृष्टि वक्तुं ब्रह्मवादिनां प्रश्ना उच्यन्ते— प्रजापतेः प्राणकपा देवा यद्यदा पुरुषं विराइक्षणं व्यद्धाः सङ्कल्पेन् नोत्पादितवन्तस्तदानीं कतिधा कतिभिः प्रकारेव्यक्षक्षपयन्विविधं कल्पितवन्तः। अस्य पुरुषस्य मुखं किमासीत्। की बाह्न अभूताम्। का ऊकः, की च पादा उच्येते। प्रथमं सामान्यकपः प्रश्नः, पश्चान्मु-सं किमित्यादिना विशेषविषयाः प्रश्नाः॥ १२॥

<sup>ि(</sup>१) अंत्र ब्राज्या किमस्यासीरिक वाष्ट्र किमक इति पाठोऽतुंसम्भेयः।

पतालनमात्रेण पशुसर्जनेन जस्माकमळं चतुर्धवर्णापतस्य यः ब्रादिकमंक्तर्चर्णस्य वर्णत्रितयस्याभावात् अपि तु ब्राह्मणादिचाः तुर्वण्यप्रजास्यिभावितव्येति मनासि निधाय पूर्वोक्ता देवाः साध्या ऋषयश्च तं सर्वकर्तारं यञ्चरवरं दध्युरित्याह यस्प्रण व्यवधिति । यः दः पुरुषः पशुजातमस्जत् तं पुरुषं व्यवधः सान्द्रध्युः शुद्धबुध्या ध्यानमकुर्विश्वत्यर्थः ।

ध्यानप्रकारं श्रुतिः स्वयमेव विकल्प्य बूते कितथा व्यक्तयान्ति । कितिथा कितिप्रकारेव्यंकल्पयन् व्यचिन्तयन् ।

तदेव सुख।दिपादान्तध्यानं स्फुट्यति सुखं किमस्य की बाहू कावूल् पादा उच्येते कथ्येते ॥ १२॥

# , महीधरमाष्यम्। र क्रिक्टित । ग्रीहिट

प्रश्लोत्तररूपेण ब्राह्मणादिसाष्ट्रं वक्तुं ब्रह्मवादिनां प्रश्ला उच्यन्ते। प्रजापतेः प्राणक्ष्पा देवा यत् यदा पुरुषं व्यद्धुः कालंनोदपादयन् तदा कतिधा कतिभिः प्रकारवर्यकरुपयन् विविधं कल्पितवन्तः। अस्य पुरुषस्य मुखं किमासीत् किं बाह् ऊक चास्ताम् किञ्च पादी उच्येते पादाविष किमास्तामित्यर्थः॥ १२॥

## रामार्नुजर्भाष्यम् । 🕅 📗

बहुराः पुरुषराब्देन प्रतिपादितस्य परब्रह्मणोऽवयवादिकथनाय पूर्वे प्रश्नमवतारयति यत्पुरुषमिति । यदित्यवयं द्वितीयार्थे यं पू-वंप्रतिपादितं पुरुषं कतिथा कतिप्रकारेण व्यद्धुः विधानमकुर्वन क-तिप्रकारेण च व्यकलपयनकल्पनां कृतवन्तः। अस्य जगज्जनमादिकार-णभूतस्य भगवतो मुखं किमासीत्किमिति प्रश्नार्थेऽव्ययः नतु विशेष-णपरम् कि बाह् आस्तां किमुक् आस्तां कि पादावास्तां उच्यते भाष्यते॥ १२॥

# नवाना है। इस विकास अथ त्रयोदर्शी । एउट हो है असे है

ब्राह्मको ऽस्य सुर्वमासी द्वाह राजन्यः कृतः। ऊरू तदस्य यद्वैश्यः पद्भ्यां शूद्रो अजायत ॥१३॥ ब्राह्मणः ४ अस्य । सुलंम् । आसीतः । ब्राह्म इति । राज-न्यः । कृतः । ऊरू इति । तत् । अस्य । यत् । वैद्यः । प्रतऽभ्या-म् । द्वादः । अजायत् ॥ १३ ॥

#### सायणभाष्यम् ।

इदानीं पूर्वोक्तप्रशानामुत्तराणि दर्शयति—अस्य प्रजापतेब्रीह्म-णो ब्राह्मणत्वज्ञातिविशिष्टः पुरुषो मुखमासीन्मुखादुत्पन्न इत्यर्थः। योऽयं राजन्यः क्षत्रियत्वज्ञातिविशिष्टः स बाह् कृतो बाहुत्वेन निः रपादितो बाहुभ्यामुत्पादित इत्यर्थः। तत्तदानीमस्य प्रजापतेर्यधा-वृक्ष तद्भूपो वेश्यः सम्पन्न ऊरुभ्यामुत्पादित इत्यर्थः। तथाऽस्य पः व्यां पादाभ्यां श्द्रः शुद्रत्वज्ञातिमान्पुरुषोऽज्ञायत। इयं च मुखाः दिभ्यो ब्राह्मणादीनामुत्पत्तिर्यज्ञःसंहितायां सप्तयकाण्डे-'स मुखाः तिस्रवृतं निरमिमीत' इत्यादो विस्पष्टमाम्नाता। अतः प्रश्लोत्तरे उभे अपि तत्परत्वेनैव योजनीये॥ १३॥

#### मङ्गलभाष्याम् ।

चातुर्वण्यप्रजोदयस्थानान्युपकल्य तदुद्भृतप्रजाचातुर्विध्यं दर्शयति-ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहू राजन्यः कृतः । उक् तदस्य यद्वेश्यः पद्भ्यां ग्रहो
अजायत इति ॥ ब्राह्मणः ब्रह्मवेदस्तन्मयत्वात् तस्य च वेदस्य तन्मुखोः
द्वातत्वात् तन्मुखस्यैव तद्रूपत्विमिति कृत्वा स एवास्य मुखमासीदः
भूत् 'यस्य निश्वसितमेतद्यद्दग्वेदो यजुर्वेदस्सामवेद' इत्यादिश्चत्यनतरप्रामाण्यात् । बाह् दोर्युगलं राजन्यः राजपुत्रः राज्ञां समूहो वा कृः
तः यत्कार्यं यत्कर्तृकं तत्तदेव भवति मृत्कर्तृकस्य घटस्य मृदेकक्षपत्वात्
बाह् इति, बाहुभ्यां राजन्यः कृतः सृष्ट इति योजना । यद्भ्यामङ्घिभ्यां शुद्रो
अजायत अजिन । यजनादिषद्कर्माधिकारी ब्राह्मणोः, याजनाध्यापनप्रतिग्रहानृते यजनादिषद्वसम्धिकारी ब्राह्मणोः, याजनाध्यापनप्रतिग्रहानृते यजनादित्रित्यधर्मवान् राजन्योः वेश्यश्च उभयोः
सहजकर्मणां पृथक्षृथक् उक्तत्वाद्यान्यत्र श्रुतिस्मृत्यादौ, शुद्रस्तु
तदुक्तत्रैवण्यस्वकद्वति द्रीनाद्विना सेवां न किश्चित्कर्माधिकारस्तस्य।
पुनः सर्वेषां वर्णानां ब्राह्मण एव गुरुर्मुखस्थानीयत्वात् बाहुस्थानीयो
ब्राह्मणादिरक्षाकल्पो यथा शरीरे यत्र कुत्रापि कण्डूत्यादिबाधापनो-

## महीधरभाष्यम् ।

दाय बाह् नाम हस्तावेव प्रचरत १ति छोकनिदर्शनात्॥ १३॥ पुर्वोक्तप्रक्नोत्तराण्याह-ब्राह्मणः ब्रह्मत्वजातिविशिष्टः पुरुषाऽस्य प्रजापतेर्मुखमासीत् मुखादुत्पन्न इत्यर्थः। राजन्यः क्षित्रयत्वजाति-विशिष्टो बाह्र कृतः बाहुत्वेन निष्पादितः । तत् तदानीमस्य प्रजा-पतेः यत् ऊरू तद्र्यो वश्यः सम्पन्नः य ऊरुभ्यामुत्पादित इत्यर्थः । तथास्य पद्मथां शुद्रत्वजातिमान् पुरुषोऽजायत उत्पन्नः॥ १३॥

#### रामानुजभाष्यम् ।

एवं यशस्य प्रधानाङ्गादि प्रतिपादितम्, तत्र केषां कर्नृत्वं केषा चात्राधिकार इति निणंतुं परब्रह्मणोऽवयवादिकथनेन वर्णानां यहा-दिसहोत्पत्तिं दर्शयति। निहं सहोत्पत्तिमन्तराङ्गाङ्गिभावः संभवति नतु विभिन्नतयावस्थितानां वेदर्षिह्विरित्रयज्ञमानित्वक्सिमधादिपद्रा-र्थानां कथं सहोत्पत्तिमस्वमिति चेत्, इत्थं-सर्वपदार्थमात्रं प्रतीश्वर-स्याभिन्नानिमित्तोपादानकारणःवात्पदार्थजातस्य तदुत्पन्नत्वात्तस्य व यशस्वक्षपत्वात्पदार्थानां च यशावयवत्वादिति, न ह्यवयवा अवयविनः पृथगवितष्ठन्ति । नन्यवयवावयविभावेनेइवरस्यानित्यत्विमिति चेन्न र्इवरविग्रहाणां नित्यत्वात्, यदात्मको भगवांस्तदात्मिका व्यक्तिः। किमात्मकः? 'ज्ञानात्मकश्चेतन्यात्मक' इत्यादिश्चतेः, अत्रापि पदार्थजाः तस्य विग्रहःवेन प्रतिपादितत्वाश्च। ननु भवत्वीद्वरविग्रहभूतावयवानाः नित्यत्वं पद्वाज्यसमिधादिपदार्थानां तम्न सम्भवति प्रत्यक्षेणैव बा-धितत्वादिति चेन्न पदार्थास्तावद्विविधाः-कार्यावस्थापन्नाः कारणावः स्थापन्नाश्च तत्र कार्यावस्थापन्ना अनित्याः कारणवस्थापन्ना नित्याः इति विवेकः।

पूर्वे प्रश्नत्वेन प्रतिक्षातार्थमाह-बाह्यण इति । अस्य सर्वनियन्तृत्वा-दिगुणविशिष्टस्य भगवतो ब्राह्मणो मुखमासीत् षष्ठ्यर्थस्य सम्ब-न्धार्थत्वास्तत्सम्बन्धस्य भगवदीयगुणत्वेन नित्यत्वातसृष्टिकर्तृत्वादिकं प्रति नित्यत्वं द्योत्यते मुखस्य सर्वावयवश्रेष्ठत्वात्सर्ववर्णश्रेष्ठो ब्राह्मण आसीत्।

ञ्जातत्सदितिनिर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः। ब्राह्मणास्तेन वेदाश्च यज्ञाश्च विहिताः पुरा॥ रामानुजभाष्यम्।

इति श्रीमुखोक्तेः। अस्यार्थः-ब्रह्मणस्त्रिविधो निर्देशः त्रयो विधा प्रकाराः स्कन्धरूपा यस्मित्रिति त्रिविधः निर्देश्यते झाप्यतेऽनेनेति निर्देशः तदुपलब्धिकारणमित्यर्थः स्मृतः कथितः, उपनिषद्धिरिति होषः। तेन निर्देशेन पुरा पूर्व ब्राह्मणा वेदाश्च यज्ञाश्च विहिताः मजा-पतिना तत्तद्धिकरणे नियुक्ताः। तथाच गीतायामव—

सह यज्ञाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापतिः । अनेन प्रसविष्यप्रवमेष वोस्त्विष्टकामधुक् ॥ इति ॥

तत्र ब्राह्मणादित्रयाणां ओमित्यादित्रिभिर्विशेषणैर्यथासंख्यमनुसन्धेयम्। यद्यपि ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीदित्यादिषूपादानोपादेयभावोऽपेश्वितस्तथापि प्रकृतिविकृतित्वेन समानिवभक्तिमत्त्वं बोध्यम्, अत्यव च
वैयधिकरण्यमपि न दोषः। बाह् राजन्यः क्षत्रियः कृतः। अस्येति
सर्वत्राध्याहार्यम्। अस्य यद्कृत तहेश्यः कृत इति व्यत्ययेनान्वयः। यत्तच्छब्दौ निर्देशार्थकावव्यये।। अस्य पद्भवां शृद्ध अजायत। अत्रोपादानोपादयभावस्तु तस्य द्विजत्वाभावद्योतनार्थः। 'यद्यह वा एतच्छच्यानं
यच्छूद्रस्तस्माच्छूद्रस्य समीपेनाध्येतव्यम् तस्माच्छूद्रो बहुपशुरयः
विय'इति श्रुतेः। स्मर्यते च-'अथ हास्य वेदमुपशुण्वतस्त्रपुजनुभ्यां श्रोत्रप्रपुरणमुदाहरणे जिह्वाच्छेदः धारणे शरीरभेद' इति-'संस्कारपरामश्रांतद्मावाभिकापाच्चेति' सुत्रात्, -

न चास्योपिदशेद्धमें न चास्य वतमादिशेत्। श्रुद्रश्चतुर्थवर्णश्च एकजातिरितीष्यते॥

इत्यादिस्मृतेः॥१३॥

अय चतुर्दशी।

चन्द्रमा मनसो जातश्रक्षोः सूर्यो अजायत ।
मुखादिन्द्रं रुचाग्निश्चं प्राणाद्धायुरं जायत (१)॥१४॥
चन्द्रमाः । मनसः । जातः । चक्षोः । सूर्यः । अजायत ।
मुखात् । इन्द्रंः । च । अग्निः । च । प्राणात् । वायुः ।
अजायत ॥ १४ ॥

<sup>(</sup>१) अत्र भोत्राह्मायुरच प्रायाश्च सुखादग्निरजायतेति याजुवा पाठः ।

# अथ पञ्चदशी।

नाभ्यां आसीद् न्तरिक्षं शिष्णों स्नीः समंवर्तत ।
पद्भ्यां भू सिर्दिशः श्रोञ्चात्तथां लोकाँ अंकल्पयन् ॥१५॥
नाभ्याः आसीत् । अन्तरिक्षम् । श्रीष्णः । सम् ।
अवर्तत । प्रश्नाम् । भूषिः । दिशः । श्रोत्रात् । तथा ।
लोकान् । अकल्पयन् ॥ १५ ॥

# सायणभाष्यम् ।

यथा दध्याज्यादिद्रव्याणि गवाद्यः पश्च ऋगादिवेदा ब्राह्मणा-दयो मनुष्याश्च तस्मादुत्पन्ना एवं चन्द्र(द्यो देवा अपि तस्मादेवोत्प-म्ना इत्याह — प्रजापतेर्मनसः सकाशाच्चन्द्रमा जातः। चक्षोश्चश्चषः सूर्योऽप्यजायत। अस्य मुखादिन्द्रश्चामिश्च देवाबुत्पन्नौ । अस्य प्रा-णाद्वायुरजायत॥ १४॥

यथा चन्द्रादीन्प्रजापतेर्मनःप्रभृतयोऽकल्पयंस्तथाऽन्तिरिक्षादी-ह्रोकान्प्रजापतेर्नाभ्यादयो देवा अवयवा अकल्पयन्जुत्पादितवन्तः। पतदेव दर्शयति—नाभ्याः प्रजापतेर्नाभेरन्तिरिक्षमासीत्। शिक्णैः शिरसो द्यौः समवर्ततोत्पन्ना। अस्य प्रद्भ्यां पादाभ्यां भूमिरुत्पन्ना। अस्य श्रोत्रादिश उत्पन्नाः॥ १५॥

# मङ्गलभाष्यम् ।

पवं चातुर्वण्यंत्रजासृष्टिं कर्मकरणार्थमुक्त्वा विना तदिज्यदेवतातत्तद्धिष्ण्यसृष्टिं जगत्स्थितरनुपयोगात्ताञ्च मनआदिद्वारा चन्द्रमा
मनसो जात इत्यारभ्य लोकाँ अकल्पयिक्तित्यन्तवाक्याष्टकेन प्रदर्शयितचन्द्रमा मनसो जातश्रक्षोः सूर्यो अजायत । मुखादिन्द्रश्चानिश्च प्राणाद्वायुरजायत ॥
नाभ्या आसीदन्तरिक्षं शीष्णीद्योः समवर्तत । पद्भ्यां भूमिदिशः श्रोत्रात्त्रथा लोकाँ
अकल्पयन् इति । चन्द्रमाश्चन्दतीति चन्द्रः चिद् आल्हादने चन्द्राः
आल्हादक्ष्पा मा लक्ष्मीः शोभा यस्य स तथाविधः, चन्द्रेण जगदाल्हादनाष्यायलक्षणेन मीयत इति वा चन्द्रमाः मनसोऽन्तःकरणभागात् अस्यत्यत्र च वक्ष्यमाणपर्यायेष्विपि योजनीयम् जातः अतो
मनश्चन्द्रदेवत्यमिति प्रसिद्धः। तस्य च रजनीपतित्वेन औषधिवनस्पतिपरिपालकत्वेन च द्विजराजत्वादिष विशेषता देवतापित्रवस्त्रपः

त्वाच जगदुपकारकत्वमुक्तं श्रुतिस्मृत्यादिभिः। तथाच तदुपपादक-श्रुति:- 'नवो नवो भवति जायमानोऽहां केतुरुषसामेत्यग्रे भागं देवेम्यो विद्यात्यायन्त्रवन्द्रमास्तिरति दीर्घमायुरिति'। तस्या अयमर्थः जायमानः शुद्धप्रतिपदि स्क्ष्मत्वेनाविर्भूयमानो नवो नवो भवति नित्यमूतनत्वेन वर्धते । अत्रेयं शास्त्रप्रक्रिया-कृष्णपक्षेऽमापर्यन्तं या सुधाकला नित्यमेकैका एकैकस्यै देवतायै दीयते एवं इत्तास्ताः षोडशीः पुनः शुद्धप्रतिपदमारभ्य पूर्णिमापर्यन्तमेकैका एककया भुक्तभोगया देवतयाग्न्यादिप्रमुखपंक्त्या समर्प्यते ताभिस्तस्यां पूर्णः षोडशकलावान्भवतीति कृत्वा पूर्णिमेति गीयते, अतः प्रतिशुक्ल-पक्षं नूतनत्वव्याजात् नवो नवो इति वीप्सा । इद्न्तु लोकदण्ट्या कलानामेव हासो वृद्धिरिति मतेन । वस्तुतः स च कालत्रयेप्युपचयाप-चयशूत्यः 'पुष्णामि चोषधीः सर्वाः सोमो भूत्वा रसात्मकः' इति स्मरणात्साक्षाद्भगवद्विभृतिरिति । पुनश्चाह्यं सूर्यपृतनाभूतानां केतुः रिव केतुर्ध्वजः यद्वत्केतुनैव लोकेऽमुख्य यूथपस्य सेनेति निर्दिश्यते तद्वद्वि चन्द्रदर्शनाच्चण्डभानुसेनानीकः शीतभानुः शीतभानुसे नानीकश्चण्डभानुरित्यन्योन्यसम्बन्ध उभयचक्षुषोरिव परमेश्वरच शुष्ट्वप्रसिद्धेः। 'यथा सूर्योऽश्लो सायङ्काले स्वतेजः संस्थाप्य स्वयम-स्तङ्गच्छतीति' श्रवणात्, चिन्द्रकायामपि सत्यां रात्रौ दीपप्रदीप-करदीपिकादिभिव्यवहारदर्शनादत एव सूर्यज्योतिर्धुकःवेन रात्रावन-लस्यातीवतेजिष्ठत्वाच्च । किञ्च उषसां —

पञ्च पञ्च उषःकालः सप्तपञ्चारुणोदयः। अष्ट पञ्च भवेत्प्रातः शेषः सूर्योदयः स्मृतः॥

इतिवचनात्सामान्यत उषआदीनामेकार्थकत्वात्तेषां सुर्योदयादीनां दिवसानामिति यावत् अग्रे पुरत एति गच्छति। यथात्र ज्योतिःशास्त्र-प्रक्रिया-दिवाकर एकैकराशावेकैकमासप्रचारी 'बुधशुक्ररविमासमि-प्रक्रिया-दिवाकर एकैकनक्षत्रे किञ्चिद्धिकसकलत्रयोदशदिना-ति'वचनात् सामान्यत एकैकनक्षत्रे किञ्चिद्धिकसकलत्रयोदशदिना-निवसतिति। सुधाकरस्तु नित्यमेकैकनक्षत्रमनुभुक्ते अभिजिन्नक्षत्रो-पेताष्टाविंशतिनक्षत्राणामिवन्यादीनां दाक्षायणीनां निजपतित्वात्। एतावता सुर्यादपि चन्द्रस्याग्रगामित्वमुक्तम् । भागममृतान्धसः स्वस्यैकैककलामेकैकस्मन् दिने एकैकस्यै देवताये इत्थं देवेभ्योऽग्न्या-

विभय उपलक्षिताविष्वात्तादिषित्भयश्च विद्याति प्रयच्छति। आयन् आगच्छन् द्र्ये भानुमण्डलप्रविष्टतात्-'द्र्यः सूर्येन्दुसङ्गम्' इति वचनात्, ततः पुनरुत्थितः सन् प्रकर्षण चन्द्रत्याल्हाद्यति चण्डः किरणसन्ततं चराचरं लोकं स्वस्यामृतरिक्षमाभराष्याययति केवलामृतकलाभिलेकिशानिति च प्रचन्द्रमा भगवान् हिमांशुर्दीर्घ चिरमा युर्वयःकालम् इति यावत् चिरकालं तिरित स्थायीभवति 'यावदा- चन्द्रतारकमिति' चिरकालस्थायित्वस्चकवचनात्।

पुंस्त्वमार्षम् । सूर्यः-सुष्ठु चक्षाश्चक्षुषः क्रीबस्य माकाशे याति गच्छतीति तथाविधः-स्वोदयेनाहरहः सचराचरं जगदिति वा सुर्यः, अस्य च चक्षुरिन्द्रियाधिदैवत्यं यतो यो यत्सकाशादुत्पन्नः स तद्धिदेवो भवति। तथाहि श्रुत्या सूर्यः महिमाऽनुवर्ण्यते — 'उद्यन्तमस्तं यन्तमादित्यमभिध्यायन् ब्राह्मणो वि द्वान्सकलं भद्रमद्वुतेऽसावादित्यो ब्रह्मेति ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति य एवं वदेति'। श्रुनेरर्थमाह-उद्यन्तमुद्यं गच्छन्तम् अस्तं यन्तमस्तं गच्छन्तं आदित्यम्-अदितिर्देवमाता क्रुण्यपत्नी तद्यत्यं पुमान् तथा तमि ध्यायन् अभितः सर्वे जगदात्मना सह तन्मयत्वेन ध्यायन् ध्यानं कुर्वन्, सामान्यतस्तद्भिम्बस्य यथाकथश्चिद्दश्यमानःवेऽपि साक्षान्मः ण्डलवर्तिचित्सूर्यनारायणस्य चक्षुर्गोचरत्वासंभवात् 'ध्येयः सदा सन वितृमण्डलमध्यवतीं नारायण' इति वचनात्, कुवन् 'अहरहः संध्या-मुपासीतेति'वाक्यैः संध्यावन्दनादिकर्म तद्पेणद्वारा आचरन् विद्वान्-विहितानाचरणे प्रत्यवाय इति पुनश्चासावादित्यो ब्रह्म बृहदिति-जानन् ज्ञानाभावे क्रियाया मोक्षफलत्वासंभवात् सकलं समग्रं भद्रं मङ्गलं निःश्रेयसलक्षणं सम्पूर्णशोभनमश्जुते प्राप्तोति । कथमाप्तोतु ? मेदाभेदप्रतीतिद्शीनात्। तदाह-ब्रह्मैव सन् ध्याता कर्ता च यः सः ब्रह्मैव ब्रह्मैकरूपः। वस्तुतो बुध्यादिसर्वददयसाक्षितया स्थितः प्रत्यगात्मा ब्रह्म-'अयमात्मा ब्रह्मोति' महावाक्यश्रवणात् । एवकारस्तद्नन्यत्वद्योः तनार्थः। 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवतीति' श्रवणवलाज्ज्ञानाज्ञानयोरेव तदाभिः न्नभिन्नत्वहेतुत्वम् । वस्तुगत्या विचार्यमाणे ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येति भ्रा-न्तिजन्यं बुध्याद्युपाधि मिथ्याद्यस्या निषिध्य ब्रह्म प्राप्नोति । प्राप्तिर्ना-मीपचारिकी स्वस्मिन् स्वयमेव भवति महाकाशे घटाकाश इवेति। य

एवं वेद स स एव नान्य इति फलितार्थः।

मुखिदिन्द्रथापिथ — मुखाद्वदनादिन्द्रश्च राकः अग्निश्चोमी जातौ । नचु
मुखस्याग्निदेवताकत्वादग्न्युत्पत्तिरूपपन्ना इन्द्रोत्पत्तिस्त्वनुपपन्ना बाहि ।
धिकरणकत्वात् ? सत्यं, इन्द्रशब्देन वरुणो गृद्धाते इदि परमैश्वये महदै ।
इवर्यवान् वरुणः रसनेन्द्रियाधिदैवत्वात् । यद्वा सर्वदेवतामुख्यत्वान्मु
खोद्भतत्विमन्द्रस्याप्युपयुज्यते यथा सर्वावयवानां मुखप्राधान्य तथा
सर्वदेवानामिन्द्रप्रधान्यमिति । नमु अग्निरंग्र प्रथमो देवतानाम् अग्निर्मुधादिव इत्यादिभरग्नेः सर्वदेवप्राधम्यस्योक्तत्वात् कथामन्द्रस्य प्राधप्यमुक्तम् ? तत्राग्निवै देवानामवम इति मन्त्रेण सर्वदेवताकनीयस्त्वमग्नेः।
समस्तस्य उपित्तेष्ठयोमन्द्रस्य सर्वचराचरप्रपञ्चाधिपत्यादित्यत्र श्रुतिः—
(इन्द्रो यातोऽवसितस्य राजेति'। यातो जङ्गमस्यावसितस्य स्थावः
रस्य च राजा प्रमुरित्यभिप्रायोऽतो मुखस्थरत्रत उक्तत्वात्स एव
सर्वदेवतापूज्य इति।

त्राणाद्वायुरजायतेति। प्राणात्—पञ्चवृचिकः प्राणः प्राणते समस्त-सत्त्वानीति तथाविधः, जगज्जडदारुमयपुत्रिकाचालनखेलनाकुञ्च-नप्रसारणिकयायां पटुतरं प्राणसूत्रम्, तच तद्धारी च स्वयमेव परमे-स्वरोऽभूदित्यत्र श्रुतयः—'को द्येवान्यात् कः प्राण्यात् प्राणो ब्रह्मति स्यजानात् प्राणे सर्वे प्रतिष्ठितमित्याद्याः'—शरीरान्तःसञ्चार्यसु-स्तस्माद्वातीति वार्युविहिवेतीं मातरिश्वा अजायत वायुदेवताकः प्राण इत्यर्थः। अत पव वायोः परत्वमुपदिशति श्रुतिः-'नमस्ते वायो त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासीति'॥ १३॥

अध तद्वायुसंचारधिष्ण्यमनुवर्णयति-नाभ्या आसीदन्तरिक्षमिति । द्या-वापृथिव्योरन्तर्मध्ये ईक्ष्यत इत्यन्तरिक्षमन्तरिक्षलोकः भूभ्याकाद्यान्त-रालस्थानमुभयलोकवासिनां विश्रामसद्म नाभ्या नाभिप्रदेशादासीत् अन्तरिक्षलोकस्य नाभिदैवत्यप्रसिद्धेः । अत्रायं भावः-प्राणापानयोर्द्ध-द्यगुद्धानीयत्वादुभयोर्ताभिसमाख्यान्तरिक्षलोक एव साम्यावस्था. पन्नत्वात् 'समानो नाभिसंस्थित'इति वचनात् , किञ्चोर्ध्वलोको दृदय-स्थानीयः अधोलोको गुद्स्थानीयस्तस्य चोर्ध्वलोकस्य 'हत्युण्डरीकं विष्ठजं विशुद्ध' मिति अवणात् सकलदेवताधिष्ण्यत्वेन प्राणायनत्वेन च प्रकाशमानत्वात् धुलोक इति प्रसिद्धिरधोलोकस्य पारिवन्द्रिय

स्थानत्वात्तस्य च पायोर्भृत्युदैवत्यानमर्थलोक इति प्रसिद्धः। 'मरमाप'इत्यैतरेयश्चत्याधोर्ध्वलोको मरमितिशब्देन मरणधर्मकत्वात् आप
इति शब्देन 'आपो ज्योती रसोऽमृतमिति' सर्वव्यापित्वसर्वप्रकाशकत्वसर्वोत्कृष्टत्वमरणादिधर्मशून्यत्वेन च तावभिहिताविति द्रष्टव्यम्।

शीर्ष्णोद्योः समवर्ततेति। शीर्ष्णो मृथ्नः द्यौद्यसिविष्णुरुद्देन्द्रसूर्यानलः नस्रत्रादिभिद्यौतनात् द्युलोकः समवर्तत, समुत्पन्नो मुर्धा द्युलोकदैवः त्य इत्यवगन्तन्यम्। तथाचोत्तमाङ्गस्य लोके ज्ञानेन्द्रियतदेवतातमः कत्वेन सर्वशरीरप्रकाशकत्वात्।

पद्भ्यां भूमिर्दिशः श्रोत्रादिति । पद्धां पादाभ्यां न्भूमिर्भूळींकः समवते तित्यनुषद्गः यथा सर्वशरीरावयवानां पादाधारत्वं तथा समस्तलोकानां भूम्याधारत्वं जानीयात् पादेन्द्रियं भूमिदैवत्यं सिद्धम्। श्रोत्रात् श्रोत्रे निद्धयात् दिग्देवता जाता इति पूर्ववद्योजनीयम् । श्रवणेन्द्रियस्य दिग्दैवत्यमिति द्रष्टन्यम् ।

त्या लोकां अकल्पयिति। तथा पूर्वोक्तेन प्रकारेण लोकान् लोक्यन्त इति लोकास्तान्मुखादिभिश्चातुर्वण्यंत्रजा मनआदिभिश्चन्द्रादिद्वता नाभ्यादिभिरन्तिरक्षलोकांश्च ये सर्वे लोकराब्दवाच्यास्तान् सर्वा-नकल्पयन्। अकल्पयदिति लङ् प्रथमपुरुषकवचने बहुवचनस्य छा-न्दसत्वाच दोषः कल्पनामात्रत्वात्सर्वेषां पूर्वोक्तानाम्।

वस्तुतस्तु सत्यज्ञानानन्तलक्षणाद्रहाणोऽन्यन्न किञ्चनेत्यत्र तात्पर्थम् श्रुतिर्व्याच्छे—'एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म नेह नानास्ति किञ्चनेति'।
तावदर्थं संक्षेपतो दर्शयति—एकं स्वगतभेदश्न्यं यथा वृक्षस्य स्कन्धशाखापत्रपल्लवसुमनादिरिति स्वगतो भेदः। एवकारेण सजातीयभेदिविधुरं वृक्षस्यवेतरः पाषाणादिरिति विजातीयभेदः। नेह—इह प्रत्यगभिन्ने ब्रह्मणि नानाजीव इति ईश्वर इति घट इति पट इति लोक
इति तदभाव इति नानात्वशङ्का नास्ति आत्मनोऽन्यस्य भ्रान्त्या
प्रतीयमानस्याऽपि तस्वतोत्यन्तासस्वान्मरुमरीचिकादिवद्ववोध्यम्॥ १४॥

यदा ब्राह्मणादिचत्वारो वर्णाश्चन्दादिदेवताश्च लोकान् स्वस्व-प्रजास्तन्तुवृथ्ये अकल्पयन् सृष्टवन्तो बभृद्यः। अनेन बहुवचनधातोः

सार्थक्यम् । अत्र च तथेत्यग्रत उक्तस्य पदस्यायमभित्रायः निया यथा स्वात्पित्तिकमस्तदनितकम्येत्यर्थः । तच्च कथं ? मुखोद्भूतत्वाद्ध्यः यनादिमुखबलोपजीवी ब्राह्मणः बाह्मदितत्वात्क्षत्रियस्य भुजबलोपजीवी ब्राह्मणः बाह्मदितत्वात्क्षत्रियस्य भुजबलोपजीवी क्षत्रियः ऊरुतपन्नत्वाल्लामार्थं गमागमायौर्वबलोपजीवी वणिक् पादोपस्ट वान्नवर्ण्यपादोपसेवनोपजीवी शूद्धः तस्मात्तादश्रजाः परम्परामस्जन् ॥ १३॥

देवतासृष्टिरापि तथैव योजनीया । तश्च कथं ? सङ्कर्वप-विकरणात्मकं मनो यथा तयोः सङ्करणविकरपयोर्दे द्विहासलक्ष-णत्वात्तथोपचयापचयधर्मकशुक्रकणपक्षात्मकश्चन्द्रमाः पुनश्चतुर्द-शकलाहासेन पञ्चदशमकलावशिष्टः स्वयं शोडषमः सन् सूर्येणै-क्यं गच्छति यदा तदा अमासंज्ञारांत्रिनेक्षत्रादिसर्वप्रपञ्चीपरमण महातमसि निद्राख्ये लोको निमज्जित यहत्तहत् सङ्कल्पविकल्पादि-सङ्कालितनानाविधवृत्तीर्विषयेन्द्रियादिचतुर्दशसंक्षिका अपहाय पश्च दरामवृत्तिमत्केवलात्मावशेषं षोडशमं मन आत्मिन चित्स्यं एकतां याति यहिं तहिं सुषुप्तै। योगिसमाधौ वा न किञ्चित्प्रपञ्चप्रतीतिरव-भातीत्येवं मनश्चनद्वयोः समानधर्मता जनकजन्ययोरिव 'अस्य पुत्रः प्रतिक्पोऽजायतेति' श्रवणात् । वक्षोः सूर्योऽजायतेति । निमेषोन्मेषौ चक्षुषो धर्मी अहनी उसे उदयास्तमयसंक्षके सूर्यधर्मी तयोरधिदे-वाधिदैवत्ययोरितरेतरप्रकाशकप्रकाश्यत्वेष्येकरूपत्वात् यथा श-रीरादिसङ्घातस्य चक्षुरेकप्रकाश्यत्वम् तथा भूरादिलोकत्रितयस्य सुर्यज्योतिरेकचोत्यमानत्वं रात्रौ सूर्यव्यवहारादर्शमाञ्चक्षुव्यवहा-राद्रीनम् एवं चशुः सूर्ययोः समानधर्मत्वं लोकेपि दश्यत इति वि-वेकः। मुखं सर्वानाहुतिस्थानं यथा तथा विप्राग्न्योः सर्वहन्यकः क्यामृतहोमपात्रत्वम्, यथा च सर्ववर्णानामिन्द्रो ब्राह्मणो गुरुत्वा-त्तथाऽखिलदेवतानामयमिन्द्रस्ततो विषशान्दवाष्य इन्द्र इति लोके विप्रानलतृष्ट्या निखिलदेवतापितृभृतमनुष्योपलक्षितपरमेश्वरतृप्ति-र्जायते 'विष्रः शुचिरम्निः शुचिरिति' श्रुत्या विष्राग्न्योर्मुखोद्भृत-त्वाद्वेदवत्परमपावनाविति तौ द्रष्टव्यौ । प्राणवाय्वोरन्तर्बहिरग्निस-हायत्वाद्यथा बहिः काष्ठाद्यग्निवीयुनैव प्रज्वाल्यमानो दार्वादीन् प्र-व्हति नो चेच्छान्तिङ्गच्छति, तथान्तर्जंडरानलोपि प्राणवायुना प्रदीः

सो भुकानं षड्ससंनं गीतोक्तचतुर्विधं वा पचित नोचेत्राणापान-सञ्चारस्य किञ्चिन्त्यूनाधिकभावे मन्दाग्निसंन्नो भूत्वा दीपनपाचन-प्रतिबन्धाद्रोगोत्पत्तिर्जायत इति वैद्यशास्त्रप्रसिद्धेः । इत्थं प्राणवा-व्वोः साम्यधर्मत्वं दर्शनीयम् ॥ १४॥

पिण्डाण्डब्रह्माण्डशरीरयोजीवेश्वरसंज्ञपरमेश्वराधिष्ठानत्वाद-रुपानरुपशरीरयोरुध्वीधोभागमध्यवर्तिनाभ्यन्तरिक्षयोजींवात्मपरमाः त्मरेतःस्थानत्वाह्योकेऽन्तारिक्षादापो दृश्यन्ते 'रेतस श्रुत्या अपा रेतस्त्वनिदंशात् प्रत्यक्षतो नाभेः रेतस्सवात्व-मनुभवसिद्धम् । यतो ब्रह्मा परमात्मनो नारायणस्य नाभिकमले समुत्पद्य तन्मेद्स्य प्रजननस्थानत्वात्तद्धिदेवतात्वमापन्नस्तस्य च मेढ्स्य नाभितो रेतोनिःसरणद्वारत्वात् । अनेन नाभ्यन्त-रिक्षौ समानधर्मौ वेदितव्यौ । शीर्षा दीश्च ते उसे उत्त-मस्थाने प्रहाप्रकाशरूपत्वात् । चिच्छक्त्युपाधिकस्य परमेक्वरस्य प्रवेशनाय मुधौं ज्ञानद्वारत्वेन योगिनो मुलादारभ्य सहस्रारपर्यन्तं सुषुम्नाख्यसुक्षमनाड्या इडापिङ्गलयोर्मध्यमया विषयेभ्यः सकलेन्द्रिः यांणि मनःप्रभृतीनि प्रत्याहृत्य तैस्सह प्राणानुत्रीय रानैः रानैरभ्याः सपादवादितस्ततस्तस्मिन् सहस्रारे सप्तमचके योगशास्त्रोक्ते 'अष्ट-चका नवद्वारा' इति श्रुत्युक्तरीत्या त्वष्टमसंज्ञके ब्रह्मोपलव्धिस्थाः नत्वात्तरिमश्च ग्रद्धचिदेकरसे ब्रह्मणि प्राणादिसर्व जगद्वासनामयं विलाप्य तदेकरूपो भूत्वा अद्वितीयब्रह्मानन्दामृतपानेन मृत्युलक्ष-णं कालब्यालमयं तृणीकुर्वन्ति । जीवन्मुक्ताः पुनः सद्योमुक्तिमि॰ च्छन्ता महान्तरतु ब्रह्मरन्ध्रं मुर्धीर्ध्वभागं निर्भिद्य घटाकाशो म-हाकाश इव ब्रह्मेय भवन्तीत्यतः शीर्षदिवोश्च समानधमत्वं सिद्धम्। भूरादिपातालान्ता भूमिर्भूलोंकः पादोद्भूतत्वात्पाद्संज्ञः गङ्गादिः पुण्यतीर्थजनकः सकलदेविष्वहार्षिराजिवियेपरमभागवतजनवन्दनः स्थानम् । तथाच श्रुतिः-

चरणं पवित्रं विततं पुराणं येन पूतस्तरित दुष्कृतानि।
तेन पवित्रेण शुद्धेन पूता अतिपाण्मानमरातिं तरेम ॥ इति ।
अस्यास्त्वयमभिप्रायः चरणं भूमिसंशं परमेश्वरस्यां विकासलं
पवित्रं त्रिपथगादिपुण्यनदीजानेपात्रत्वात् त्रिलोकपावनं, विततं वि

#### मझलभाष्यम्।

स्तृतं श्रीवराहवामनाद्यवतारेषु त्रिलोकन्याप्तत्वप्रसिद्धेः । अत एव पुराणं पुरापि नवं नित्यनूतनमिति यावत् । येन चरणेन पूर्वीकलक्ष-णलक्षितेन पूतः नित्यं चरणस्थानीयभूमिगतगङ्गामोदावर्यादिमहस-रङ्किण्यवगाहादिना पुनश्च तद्गतभूसुरभागवतजनवन्दनसमाराधनपा-दावनेजनादिना पवित्रासतः सन् दुष्कतानि इतःपूर्वानन्तजन्मसं-चितानि दुःखेन कतानि दुष्कतानि महापातकोपपातकानीति यावः त् तरत्यतिकामीत जनः। अत एव तेन पवित्रेण महापातिकनामिप पावनेन शुद्धेन स्वयं निर्मलेन यत्किञ्चित्कलिकत्मषलेपाभावात् चर-णेन तद्वन्दनकीर्तनसेवनादिनवाविधभक्त्योपलक्षणाच्च पूताः पवित्री-कृताः सन्तः अतिशयन पापानि यस्मिन् सोऽतिपाप्मा तमन्योन्या-ध्यासलक्षणमराति शत्रुमविद्याकामकर्मात्मकसंसाराख्यं मृत्युं तरे-म उत्तीर्णा भवेम वयं भगवच्चरणसेविनो जना इति द्रष्टव्यम्। अ-नेन पादभुम्योः समानधर्मत्वं वेद्यम्। दिक्श्रोत्रयोर्जन्यजनकत्वाः द्यंत्र कुत्रापि सन्निकर्षे दूरे वा कुड्यान्तर्गतदाब्दोऽपि दिशो गुणः श्र-वर्णेन्द्रियेण संगृह्यते यथा कर्णी द्वौ दक्षिणोत्तरसंज्ञौ पितृदेवयानमा-र्गावभिहितौ 'पितृहूर्दक्षिणः कर्णो देवहूरुत्तरः स्मृत' इति वचनात् तथा दिशोपि चतस्त्रस्तासां हे दक्षिणपश्चिमे पितृयानसंशे पूर्वोत्तरे हे देवयानसंके तथा चात्र श्रुतिः-'प्राचीनमुदीचीनं मेध्यं प्रतीचीनं दक्षिणममेध्यमिति'। नतु दक्षिणाप्रतीच्योर्दिशोरमेध्यत्वकथनात् कथं दक्षिणकर्णस्य दिक्साम्येनोक्तस्य गुरूपदेशयोग्यत्वमुच्यते ? इ-त्याशंकायां प्राप्तायां सत्यम् दक्षिणप्रतीच्योस्तदाभिमुख्येन स्नानाः चमनादिसर्वकर्मानईत्वादुक्तममेध्यमिति । तथा दक्षिणोत्तरकर्णयो-जीवेदवरप्रस्थानत्वादादौ जीवात्मनोऽनायविद्यावासनामयजीवत्वो-पाधिशोधनाय गुरूपदेशः प्रशस्तः शोधिते तु जीवोपाधौ शुद्धो जी-वः परमात्मावशेषो भवति नात्र किञ्चिद्वैरुध्यं शङ्कनीयम् ॥ १५॥ महीधरभाष्यम् ।

यथा द्ध्यादिद्रव्याणि गवादयः परावः ऋगादिवेदाः ब्राह्मणा-द्यो मनुष्याश्च तस्मादुत्पन्नाः एवं चन्द्रादयो देवा अपि तस्मादेवोः त्पन्ना इत्याह—मनसः सकाशात् चन्द्रमाः जातः । चक्षोः चक्षुषः सकाशात्स्यः अजायत । षायुः प्राणश्च श्लोत्रात्कर्णादजायत । मुखाः

## महीधरभाष्यम्।

इम्रिरजायत ॥ १४॥

यथा प्रजापतेर्मनः प्रभृतयश्चन्द्रादीनकल्पयम् तथान्ति रिक्षादिलोकानित्याह् — नाभ्येति । प्रजापतेः नाभेः सकाशात् अन्ति रिक्षमाः
सीत् । शीष्णैः शिरसः द्यौः स्वर्गः समवतेतोत्पन्नः । अस्य पद्धाः
पादाभ्यां भूमिरुत्पन्ना । श्रोत्राहिशः उत्पन्नाः । तथा तेनोक्तेन विधिन्ना लोकान् भूरादीन् प्रजापतेः सकाशादकल्पयन् कल्पितवन्तः ।
फलदानोत्सुकाः काला इति शेषः ॥ १५॥

रामानुजभाष्यम् ।

द्वानीमधिदैवादिकमप्रदर्शनार्थं यज्ञाङ्गभृतदेवानामपि तत एवोः त्यांत निर्दिशति वन्द्रमाद्दि। अत्र मन्त्रद्वयेण्यस्येति पदमध्याहरणीयम्। अस्य देवाधिदेवस्य वात्सल्यादिगुणाणवस्य भगवतो मनसः सङ्कर्वश्याद्वन्द्रमा जात उत्पन्नः। अस्य चक्षोः चक्षुषः सकाशात्स्य अजायत जातः। अस्य श्रोत्राद्वायुर्जातः प्राणश्च जातः। पूर्वचकारो भिन्नार्थे द्विः तीयचकारस्तु विशेषणविशेष्याभावनिरासार्थस्तेन प्राणस्यान्तश्चारित्वाद्वायोश्च बहिश्चारित्वात्पृथक्त्वन निर्देशः। अस्य मुखादिष्ररज्ञाः यतेति स्पष्टम् ॥ १४॥

यह्नस्योत्तमलेकप्रापकत्वं व्यक्षयन् पुरुषस्यैवावयवेषु लेकसं-स्थानकममाह नाभ्या इति। अस्य नाभितः अन्तरिक्षं द्यावा पृथिव्योर् न्तरमासीत्। शीर्ष्णः शिरसः द्यौः स्वर्गलोकः समवर्तत जातः। पद्यां भूमिः समवर्तत् जाता। श्रोत्राहिशः आसन्। यथा तद्वयवेषु त्रिः लोककल्पनोका तथाऽन्यानिप लोकान् चतुर्दशभुवनान्यकल्पयन् करिपतवन्त इत्यर्थः॥ १५॥

> %वेद्वाहमेतं पुरुषं महान्तंम् <u>बादित्यवंर्णे तमसस्तु पारे ।</u> सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरं: नामानि कृत्वाऽभिवदन्यदास्ते ॥ १॥

<sup>■</sup> विदाहमतमित्यादि नियत इत्यन्तमृग्द्रयं तैनिरीयपुरुषस्केऽधिकं वृत्रयते । अतस्तदत्र संगृ-

#### सायणभाष्यम् ।

यथोक्तविराद्पुरुषध्यानमत्र प्रतिपाद्यते । तत्र मन्त्रद्रष्टा स्वकीयं ध्यानानुभावं प्रकटयति—यद्यः पुरुषः सर्वाणि रूपाणि देवमनुष्यद्यारीराणि विचित्य विशेषेण निष्पाद्य नामानि च देवोऽयं मनुष्योऽयं पशुर्यामत्यादीनि कृत्वाऽभिवदंस्तैर्नामभिरभितो व्यवहरन्नास्त एवं पुरुषं विराजं महान्तं सर्वगुणैरधिकमादित्यवर्णमादित्यवत्प्रकाशमानं वेदाहं जानामि ध्यानेन सर्वदाऽनुभवामीत्यर्थः । स पुरुषस्तमसः पार अज्ञानात्परस्ताद्वर्तते । अतो गुरुशास्त्ररहितैर्मूदैरनुभवितुमद्याक्य इत्यर्थः ॥ १ ॥

#### मङ्गलभाष्यम् ।

अध सहस्राशीर्षादि तथा लोकां अकल्पयित्रत्यन्तवाक्यैः प्रति-पादितं पुरुषोत्तमं स्वयं वेदो वेद्योति स्वस्य नामसार्थक्यं बूते-वेदाहमेतं पुरुषं महान्तिमिति। एतं पूर्वोक्तलक्षणं पुरुषं महान्तं महापुरुषं "महतो महीयान्" इतिश्चत्याभिहितपरमपुरुषं ब्रह्मेत्यर्थः, श्रहं वेदः वेद जाने। वेदपुरुषस्य पुराणपुरुषहृदयान्मुखद्वारा समुद्भूत्वात्तताः त्पर्यं स एव वेत्तीति-वेद-इति नामनिरुक्तिः। 'यद्धि मनसा ध्यायिति तद्धाचा वदिते' 'यो बह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वेदांश्च प्रहिणोति तस्मा' इति च द्वे श्रुती। तयोरेकया वाद्यपस्य वेद्रुय तदिभिप्राय-द्योतकस्य मानसोद्भूतत्त्वं द्वितीयया वेदानुत्पाद्य स्वनाभिपद्मसमुद्ग-वाय तदिभकारिणे चतुर्मुखाय यथा लोके पिता पुत्रं सावित्रसंस्का-रपुरस्सरेण वेदानध्यापयित तथा दत्तवानित्यर्थः।

तद्भूम्नस्तादस्थ्यलक्षणमहत्त्वमुपपाद्य स्वरूपलक्षणं चाव्रवीत्तः दाह आदित्यवर्णं तमसस्तु पारे इति । तमसोऽन्धकारसंक्षाया रात्रेः पारे-ऽन्त आदित्यवर्णस्तत्तुल्यस्तं पुरुषं वेदेति पूर्वेणान्वयः। तुराब्दोऽव-धारणार्थः। ननु प्राकृतान्धकारान्ते सूर्योदयस्य सार्वजनीनप्रसिद्धे-रस्यापि तत्तुल्यत्वश्चेदयमपि जगदन्तःपाती स्थात् कृतस्तस्य वेदवेद्यत्वं महापुरुषत्वं स्वप्रकारात्वं चेति चेत्र वर्णशब्दप्रयोगात्तस्य स्वयं ज्योतिष्ट्वं यथेष्टं साध्यति तमसोऽविद्याऽज्ञानाऽजाऽव्यक्त-प्रधानमायाशब्दवाच्याया आत्मानन्दाद्यावरणविक्षेपशक्तेर्गाढतमोन्ध-कारकपनिशायास्तस्या एव पारशब्दसारस्यादुकानन्तपारभवज्ञल

धिसंज्ञायाः पारे परतीरे अत्यन्तान्त इति यावत् । आदित्यवर्ण इत्यत्रादित्यक्षणे न भवति किन्तु इति तुशब्दः आदित्यस्य अदित्यां भवस्य प्रसिद्धस्य सूर्यस्य वर्णो कृपं तद्वद्वर्णो यस्य स तथोकः। यथा लोकचक्षुर्गोचरः प्रभाकरः प्राकृततमसोऽन्ते उदेति तथायमिति शाखाचन्द्रन्यायेन कृपानिक्षपणम्, 'न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कृतोऽयमग्निः' इतिश्रवणान्न केवलं सूर्यादेव वैलक्षण्यमपि तु चन्द्रतारकाविद्यद्रग्रयस्तत्र स्वयं ज्योतिषि परे ब्रह्माणि न किञ्चित्करा इति ताद्रथ्यात् , नोचेद्वर्णशब्दस्य वैयर्थ्यं स्यात्। पुनश्च सर्वप्रकाश्यसाक्ष्यप्रपञ्चप्रकाशकाखण्डचिदेकरसस्य पर्व्रह्मण्यस्ति दृद्धयज्ञद्वापत्तिः प्रसञ्जेत 'यतस्तस्य भासा सर्वमिदं विभातीति, साक्षी चेता केवलो निर्गुण'श्चेति श्चतेः।

यहा तमःशब्देन राहुग्रहः तदन्ते राहुपरागायसाने आदित्यवर्णः सूर्य इवावियात्रहग्रहणान्ते जीवाख्यादित्यो ब्रह्मज्योति स्वरूपो भवति 'सर्वोपप्छवरहितः प्रज्ञानघनः प्रत्यगर्थो ब्रह्मैवाहमस्मीति' श्रवणात्-अज्ञानान्यथाज्ञानतत्कार्याहं ममेत्यादिसर्वोपद्रवद्यन्यः प्रज्ञानं शुद्धचैतन्यं तदेकरूपत्वात्यज्ञानघनः प्रत्यगात्मा अहङ्कारादिविकारवि- छक्षणोऽहं ब्रह्मैवासिम परिपूर्णपरमानन्दिवद्रसाम्बुधिर्भवानीत्यनुभन्वसिद्धोऽर्थः सम्पद्यते।

एवश्चेत्ति नामक्ष्यकल्पनाया का गतिः, कि वा केनचिद्रन्येन ज इस्वक्ष्पेण पुंसा जगदिदं किल्पतम् ? इत्याशंक्य स्वतिश्चिदेकरसस्व-क्ष्पेण स्थितः स एव मायया नामक्ष्पे व्यकल्पयदित्याह-सर्वाण क्ष्पणि विचित्य धीरः नामानि कृत्वा अभिवदन् यदास्त इति । सर्वाणि देवतिर्वनर-तिर्यगादीनि चराचराणीति यावत् विचित्य सङ्कल्प्य सङ्कल्पमात्रेणैव सर्वजगत्कर्तृत्वं तस्य न तु साधनान्तरायासवन्वं कुलालवत् 'स ईक्षत बहुस्यां प्रजायेय स ईक्षत लोकान् सृजा' इति च श्रवणात् । ईक्षणं नाम सङ्कल्पः तदेव साधनं नान्यदिति जानी यात् । नतु लोके तत्स्ष्रष्टेयीत्किञ्चित्कार्यनिर्माणसाधनान्तरसाप-ध्यात् आयासवाहुल्याच्च कथमेतदिचन्त्यस्ष्टिविना साधनप्रयासा-भ्यां सञ्जाघटीतीतीमामाशङ्कां धीरशब्दमयोगात्परिहरित —यते।

धीराऽनाधबोधः धियं 'प्रज्ञा प्रतिष्ठा प्रज्ञानं ब्रह्मित' श्रुत्युक्तां चिच्छ-किमात्मसत्तां राति ददाति जगत्करुपनाये बहिः प्रकटयतीति तथा-विधः स्वतन्त्रत्वात् । अस्तु नाम तस्य तथात्वं स तु नामरूपकरुप-नां विधाय ततः किमकरोदित्यत्राह—नामानि कृत्वाभियद्न् यदास्त इति । नामानि ब्राह्मणादित्रतुर्वर्णानामयं ब्राह्मणोऽयं राजन्योऽयं वै-इयोऽयं शुद्ध इति तथा देवानामयं चन्द्रोऽयं सूर्योऽयिमन्द्रोग्निरित्या-दिनिखिलस्थावरजङ्गमसंज्ञानि नामान्यभिधानानि कृत्वाऽभिधायाभि-वद्न् स्वयं पिता पुत्रानिव तत्तन्नामभिरकरुपयन् यद्यः परः पुरम्मानास्ते॥ १॥

> धाता पुरस्ताचर्सुदाज्ञहारं जाकः प्रविद्धान्यदिश्वश्चतंस्रः । तम्रेवं विद्धानमृतं इह भवति नान्यः पन्था अर्थनाय विद्यते ॥ २॥

> > सायणभाष्यम् ।

धाता प्रजापतिर्थे विराट्पुरुषमुदाजहार ध्यातॄणामुपकारार्थे प्रख्यापितवान् । चतस्नः प्रदिशश्चतुर्दिश्च वर्तिनः सर्वान्प्राणिनः प्रविद्धान्प्रकर्षेण जानन् राक इन्द्रश्च तदनुप्रहार्थे प्रख्यापितवान् । धातु-रिन्द्रस्योपदेशात्तं विराट्पुरुषमेषमुक्तप्रकारेण विद्वान् साक्षात्कुर्वन्नि-हास्मिन्नेव जन्मन्यमृतो मरणरहितो भवति । यदा विराट्पुरुषोऽह-मिति साक्षात्करोति तदानीं वर्तमानदेहस्य तत्प्रत्यक्षकपत्वाभावादन्यः मरणेनायमुपासको न स्त्रियते । अयनायामृतत्वप्राप्तयेऽन्यः पन्था मरणेनायमुपासको न स्त्रियते । अयनायामृतत्वप्राप्तयेऽन्यः पन्था यथोक्तविराट्पुरुषसाक्षात्कारमन्तरेणान्यो मार्गो न विद्यते । न हि कर्मसहस्त्रेरमृतत्वं संपाद्यितुं शक्यते—'न कर्मणा न प्रजया धनेन' इत्यादिशास्त्रात् ॥ २ ॥

मङ्गलभाष्यम् ।

नतु तस्य जगदायस्य पुंसोऽस्तित्वं च को वेदार्वाचीनो ऽवरज-नमलयः पुमानित्यत्राह धाता पुरस्तायमुदाजहारेति । सार्धे द्धाति करोती-ति धाता विधाता चतुर्भुख इति यावत् । पुरस्तात्पुरा सृष्टेः तन्नाभि-

कमछे समुद्भ्य प्रपञ्चनिर्माणविधी ज्ञानाभावाद्यं स्वजनकं परमपुरुषं उदाजहारोदाहृतवान् । अत्रेदं तार्त्यम्-साक्षात्तस्वरूपमपद्यन् उद्दुर्ध्वमनामरूपं भगवन्तं पाहि पाहीति प्रपन्नतयोक्तवान् यदा तदां तप तपेति वर्णद्वयं द्विवारं वियद्वाणीमयं श्रुत्वा स्वमानेन द्यातं सम्मास्तप्वा परमेश्वरं प्रसाद्य तत्प्रसादेन भगवज्ज्ञानविज्ञानविद्यासम्माधितज्ञोजस्सहोबळवीर्यसम्पन्नः सन् 'धाता यथापूर्वमकरुपय' त्' इति श्रुत्यर्थं स्कुटीचकारेति पुराणप्रक्रिया ।

तदेव वस्यमाणमन्त्रवाक्येन विशादीकरोति शकः प्रविद्वान् प्रदिशवतस्त्र इति । शतशः क्रतवो भविष्यन्ति यस्मात्स शकः भगवद्तुप्रहात् प्रकर्षेण वित्त्वं यस्य स सर्वज्ञ इत्यर्थः। चतस्रः प्राच्युदीचीदक्षिणाप्रतीचीः मुख्या दिशः प्रविद्वान समवगमन् चतसृषु दिश्च पश्यन् चतुर्भुखो जातस्ततश्च मुखचतुष्टयात् ऋगादिवेदचतुष्कं जातं ततः सर्वे भगवन्महिमावभासं सचेतनाचेतनं जगत्सम्भूतम्। यत्तदोर्नित्य-सम्बन्धात् य एवम्भूतपवित्रविचित्रचरित्रो महान् पुरुषस्तमेवं पूर्वी-क्तप्रकारेण विद्वान् प्रज्ञानं ब्रह्म१ तत्त्वमसि२ अहं ब्रह्मास्मि३ अयमातमा ब्रह्मधं इति चतुर्वेदगतमहावाक्यार्थपर्यालोचनया 'समि-त्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठमिति' सद्गुरूपसदनद्वाराष्ट्रत्मसाक्षात्काः रज्ञानवान् यतः पूर्वभेवानन्तजन्मार्जितसात्त्विकमहत्पुण्यपुञ्जपरिपाक-वशात् साधनचतुष्टयसम्पन्नः पुमानिहास्मिन्नेव जन्मनि यतो भगः वंदुषासनयाऽसम्भावनाविपरीतभावनादिप्रतिबन्धराहित्येन जन्मा-न्तरव्यवधानामावात् मृतो न भवतीत्यमृतो मुक्तो ब्रह्म प्राप्तो भव-तीति यावत्। तद्वेदनस्य मुक्तिफलत्वं श्रुतयो घुष्यन्ति-'तमेतं वि दित्वाऽतिमृत्युभेति, ब्रह्म वेद ब्रह्मैच भवति, ब्रह्मविदाप्नोति परमिति च। यस्मिन् जन्मिन ज्ञानं भवति मुक्तसर्वकामत्वेन तस्मिन्नेव जन्मिन मुक्त इत्यत्र श्रुतिर्वृहदारण्यकी जगौ-

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः। अथ मत्योऽसृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्चते ॥ इति ।

इदमेव ब्रह्मकानं मोक्षाय सुकरं वर्त्म नान्यदित्याह नान्यः पन्थां अयनाय विधते इति । अयति नयति प्रापयति अमृतत्वं ब्रह्मेल्ययनं

मोक्षस्तस्मे अन्यस्तदितरो योगयागादिलक्षणः पन्धा मार्गी न विद्यते नोपयुज्यते पहिकामुष्मिकसंसारप्रदत्वात्। तर्हि यह्मयागप्रः शंसायाः पूर्वोक्ताया अकिञ्चित्करत्वं प्रसज्येत? नहि नहि तस्य यह्मस्य परमेश्वरमहिमत्वात्पुनस्तस्य च चित्तशुद्धिकरत्वाद्विना तथा ब्रह्मः हानासम्भवात्॥ २॥

अथ षोडशी।

ग्रञ्जनं ग्रञ्जमंयजनत देवास्तानि
धर्माणि प्रथमान्यांसन्।
ते ह नाकं महिमानः \*सचन्त्

ग्रञ्ज पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः॥१६॥

युक्ते । युक्तम् । अयुजन्तु । देवाः । तानि । वर्मीणि । प्रथमानि । आसन् । ते । ह । नाकंप् । महिमानेः । सचन्तु । युक्तं । पूर्वे । साध्याः । सन्ति । देवाः ॥ १६॥

सायणभाष्यम् ।

पूर्व प्रपञ्चेनोक्तमर्थं संक्षिण्यात्र द्रीयति—देवाः प्रजापातिप्राणकः पा यक्षेन यथोक्तेन मानसेन सङ्कल्पेन यक्षं यथोक्तयक्षस्वरूपं प्रजापः तिमयजनत पूजितवन्तः। तस्मात्पूजनात्तानि प्रसिद्धानि धर्माणि जगद्रपविकाराणां धारकाणि प्रथमानि मुख्यान्यासन्। पतावता सृष्टिप्रतिपादकस्कभागार्थः संगृहीतः। अथोपासनतत्कलानुवादकः भागार्थः संगृहाते। यत्र यस्मिन्वराद्पाप्तिरूपे नाके पूर्वे साध्याः पुरातना विराद्धपास्तिसाधका देवाः सन्ति तिष्ठन्ति तं नाकं विराद्धाप्तिरूपं स्वर्गे ते महिमानस्तद्धपासका महात्मानः सन्तेन्त समवयन्ति प्राप्तुवन्ति ॥ १६ ॥ इति श्रीमत्सायणाचार्यविरचितं सहस्रशीर्षेतिषादश्चिक्तभाष्यम्।

मङ्गलभाष्यम्।
तं ग्रञ्जं तदादि धर्माणि च 'यज्ञो दानं तपश्चेव पावनानि मनीविणाम्'इति भगवदुकानि प्रशंसति-यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्र-

<sup>\*</sup> सचन्ते इति तै।चिरीयपाठः ।

यमान्यासिति। देवा विधात्रादयो यक्षेन संयूपायूपसंक्षेन कर्मणा 'यह्ना अयूपा क्रतवः संयूपाः' इति व्यवहारः यक्षं यजनीयपरमपुरुषं अयजन्ताज्ञपन्त। अत एव तानि तदुपलक्षिततपोदानादीनि प्रथमान्यनादीन्यासन् आसुः।

पुनस्तेषां यश्वप्रमुखधर्माणां स्वर्गलोकसङ्ग्राहकत्वं द्योतयतिन्ते हनाकं महिमानः सवन्त इति । हेत्यद्भुते ते पूर्वोदीरिता महिमानः परम्मेश्वरमाहात्म्यलक्षणा यश्वादिपरमधर्मा इत्यर्थः, नाकं-अकं दुःखं जार्रमाम्पक्षुतिपासादिलक्षणं तन्न विद्यते यत्र तत्तथाविधं दिवं

सचन्ते सञ्चिन्वन्ति सम्पाद्यन्तीति यावत्।

तथा च तत्रानन्दनिलये ये वसन्ति तानमहात्मनस्तेजीयसः 
प्रस्तौति-यत्र पूर्वे साध्यास्सन्ति देवा इति । यत्र स्वर्लोके पूर्वे सृष्टेः पुरोद्भृता अजविष्णु भवशकाद्यास्तद्भक्षमानसपुत्राः सनचतुष्ट्यसंक्षा
नैष्ठिकब्रह्मचारिणो महीयांसस्सनकसनन्दनसनत्कुमारसनत्सुजाता
नारदादयश्च मरीच्यादिनवप्रजापतयश्च ततोऽप्यवीचीनास्साध्या
देवा आजानजानकमदेवसंक्षाः-सन्ति विद्यन्ते । अनेन सत्यादिसप्तोध्वेभुवनानां युलोकसंक्षत्वं भूरादिपातालान्तसप्ताधोभुवनानां भूलीकसंक्षत्वमेवं योज्यम् ॥ १६॥

इति मङ्गलाचार्यविरचितं षोडशाचेपुरुषस्क्रभाष्यम्।
महाधरमाध्यम्।

पूर्वप्रश्चेनोक्तमर्थं सङ्कित्याह—देवाः प्रजापतिप्राणक्ष्या यहान यथोक्तेन मानसेन सङ्कल्पेन यहान यहां यहास्वरूपं प्रजापतिमयजन्त पूजितवन्तः। तस्मात्प्जनात् तानि प्रसिद्धानि धर्म्माणि जगद्र्यवि-काराणां धारकाणि प्रथमानि मुख्यानि भूतानि आसन्। पतावता स् ष्टिप्रतिपादकस्कत्रभागार्थः उक्तः। अथोपासनतत्कलानुवादकमा-गार्थः सङ्गृह्यते। यत्र यश्मिन्वराद्याप्तिरूपे नाके पूर्वे साध्याः पुरा-तना विराह्णाधिसाधकाः देवाः सन्ति तिष्ठन्ति तं नाकं विराद्याप्ति-कृपं स्वर्गे ह पव ते महिमानः तदुपासका महात्मानः सचन्त सच-कृपं स्वर्गन्ति प्राप्तुवन्ति। अद्यभावः आर्षः-सृष्टेः प्रवाहनित्यतां द-श्रोयति तदुक्तम्-'सर्याचन्द्रमस्तो धाता यथापूर्वमकलपर्यादिति'॥१६॥ श्रति महीधराचार्यकृतं पुरुषस्कक्षाप्यम्।

#### रामानुजसाष्यम्।

एवं स्वतन्त्रसत्ताकस्य सर्वनियन्तुः सर्वाधारस्य भगवतः कालदे वयन्नादिसकलपदार्थजातं प्रति तादात्म्यं प्रतिपादितम् । तादात्म्यं तु-'भेदसाहिष्णुरभेदस्तादात्म्यमिति'महाभाष्यकारोक्ते। तथा चाद्याचार र्थ्यवरणैरण्युक्तं सर्व हि विश्वानमतो यथार्थकम्। श्रुतिभ्यो निखिलस्य वस्तुनः ब्रह्मात्मकत्वादिति वेदविन्मतं, ब्रिक्पतापि श्रुतिस्त्रसाधितेति'। नतु भेदस्य भावरूपत्वाद्भेदस्याभावरूपत्वात्कथं भेदाभेदयोरेकाधि-करण्यं घटते इति चन्न 'नेषा मातिस्तर्केणापनेया,तकीप्रतिष्ठानात्,अ-चिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तकेण योजयेत् दत्यादिश्चतिस्त्रस्मृतिभ्यः शुष्कतर्कानिषेधात्, नहि युक्तिबलेन भेदाभेदप्रतिपादनं क्रियते किन्तु वेदस्यैवोभयविधानपरत्वात्। तथाहि नित्या नित्यानां चेतनश्चेतनानां, भेदन्यपदेशाच्चान्य' इत्यादिभेदपराणां 'सर्व खल्विदं ब्रह्में त्याद्यभेदः पराणां च षड्लिङ्गोपेतत्वसाम्यात् स्वार्थ एव प्रांमाण्यं सुप्रासिद्धम्। तथाच केवलमेदाङ्गीकारे अभेदपराणामानर्थक्यं केवलाभेदाङ्गीकारे भेद्पराणामानर्थक्यं च स्यादतस्तदर्थकान्येव सुत्राणि निर्णीतवान्मगः वान्वेद्व्यासः,-'अंशो नानात्वव्यपदेशात्,अन्यथा चापि दास्कितवा-दित्वमधीयत एके, उभयव्यपदेशात्त्वहिकुण्डलवत्, शारीरश्चोभयेपि भेदेनैनमधीयत' इत्यादीनि। न हिभूतलमन्तरा घटा घटाभावश्चातुभू यते भूतलस्येव घटघटाभावाभयकापकत्वादित्यलम्, विस्तरस्त्वाकः रेषु द्रष्टव्यः।

7

तस्यैव यश्चफलरूपत्वमिति कथयन् स्तौति-यश्चेनिति। सृष्ट्यादौ जाता देवा यश्चेन साधनभूतेन यश्चं परमात्मानमयजन्त यजनं छत-बन्तः। तानि प्रथमानि यजनानि धर्माण्यासन् धर्मशब्देन व्यवद्विय-माणान्यासन्ति,—

> सह यक्षाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापितः। अनेन प्रसिवध्यध्वमेष वोऽस्तिवष्टकामधुक्॥ देवान्भावयतोननं ते देवा भावयन्तु वः। परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाष्स्यथः॥ नायं लोकोस्त्ययक्षस्य कुतोऽन्यः कुरुसत्तमः। कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकाद्यः॥

#### रामानुजभाष्यम् ।

यक्षार्थात्कर्मणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मवन्धनः।
इत्यादिश्रीमुखोक्तेः। हेति स्कुटार्थे महिमानः महात्मानस्ते देवास्तेन यक्षेन नाकं स्वर्गलोकं सचन्त अध्यतिष्ठन्त। कोऽसौ लोकः?
यत्र यस्मिलोके पूर्वे प्रजापतयः साध्याः साध्यगणा देवा इन्दादयः
सन्ति वर्तन्त इत्यर्थः। यक्षतारतस्येन लोकतारतस्यमपि बोध्यम्॥१६॥

इति षोडशर्चपुरुषस्करामानुजभाष्यम्।

रति भाष्यचतुष्टयोपते षोङश्चेपुरुषसुकं समाप्तम्।



# अथोत्तरनारायणम् ।

शुद्भग्रः सम्भृति एथि व्ये रसांच विवश्वकं म्भेण ६ समेव र्त्ति तांग्रे। तस्य त्वष्टां विवद्ध दूपेमे ति तन्म र्वास्य देवत्व (१) मार्जान मग्रे॥ १०॥

सायणभाष्यम् ।

उत्तरनारायणेनादित्यमुपतिष्ठते। षट् ऋचः उत्तरनारायणमन्त्राः। तत्राद्यास्तिस्रः त्रिष्टुभः। ततो द्वे अनुष्टुभौ। अन्त्या त्रिष्टुप्। उत्तर-नारायणेनादित्यमुपस्थायानपेक्षमाणोऽरण्यमभित्रेयादिति । श्रीना-रायणदेवत्याः मन्त्राः आदित्योपस्थाने विनियुक्ताः । पूर्वकल्पान्तरी-येषु पुरुषमधयक्षादिभावमापन्नः परम्पराकोटिसञ्चारीति श्रूयते । यः अद्भवः उदकात्सकाशात् संभृतः पृथिव्ये पृथिव्याः सकाशाच संभृत इति। पृथिव्युदक्रप्रहणं पञ्चमहाभूतानामुपलक्षणम्। तदन्तरप्रतिपन्न-ऽहिन स परिष्वकः प्रश्ननिरूपणाभ्यामध्यधिकारसिद्धत्वात् । अग्रे प्र-थमं यः भृतपञ्चकात् संभृतः।भृद्धरणे। पुण्यसंस्कारानुरञ्जितभूतप-अकपरिवेष्टित इत्यर्थः । एवं संभृतः सन् पश्चात् रसाद्य विश्वकर्मणः समवर्तत । रसी रागस्तस्मादसात् विश्वानि सर्वाणि कर्माणि यस्य सः विश्वकर्मा सविता तस्माद्विश्वकर्मणः रसात् सर्वजगत्कर्तुरीश्व-रस्य रागात् ईश्वेरच्छया समवर्तत समभवत्। सुक्ष्मशरीरी अव-स्थितस्य उत्पद्यमानः सुक्ष्मदेहस्य त्वष्टा श्रीभगवानादित्यः यत् रूपं विद्धत् कालात्मकः सविता विशिष्टं क्यं कुर्वन् एति आगच्छति त-न्मर्त्यस्य पूर्वे मनुष्यस्य सतः देवत्वं व्यत्ययः देवत्वेन आजानं जननं उत्पत्तिरेव तस्य जन्माभवदित्यादित्यः स्त्यते ॥ १७॥

मङ्गलभाष्यम् ।

सइत्थम्प्रभावभावितो लोकः कुत उत्पन्नः किं लोकतः पुरा सृष्टः को वा देवस्तस्य रूपज्ञानवान् पुनस्तित्कमर्वाचीनं वा प्राचीनं स र्जनिमत्याकांक्षायामाह्-अद्भ्यः सम्भृतः पृथिव्यै रसाच्च विस्वकर्मणः समवर्त-ताथि। तस्य त्वष्टा विद्धद्रूपमेति तत्पुरुषस्य विस्वमाजानमञ्जे इति-वाक्यचतुष्टय-

<sup>(</sup>१) तत्पुरुषस्य विश्वमिति पाठान्तरम्।

स्यार्थं समर्थयति अद्भयः आष्नुवन्ति विश्वमित्यापो जगदाप्या-ययन्तीति वा 'आपो ज्योती रसोऽमृतम्' इतिश्रुतिप्रतिपादिता ज्योतीरसामृतात्मकास्ताभ्यः संभृतः सञ्जातः। यो यस्मात्कारणादु-दगात् स तद्धमैवान् प्रसिद्धः अतोऽत्रापि प्रकाशानन्दसुधालक्षणाः न्यसाधारणानि आप्याप्यायने त्वपां साधारणानि धर्माणि च प्रदृश्य-न्त इतिप्रसिद्धेस्तत्सम्भवमुक्तवाऽनादित्वमुच्यते-पृथिव्यै-पृथिव्याः, षष्ट्रवर्थे चतुर्थी। रसाच रसायाः तदुपलक्षितसप्तार्थाभुवनसंज्ञायाः, स्त्रीलिङ्गस्य पुंस्तवञ्च छान्दसम्। विश्वं कर्म यस्य स विश्वकर्मा त्वष्टा ततोऽधि पूर्व संभूत इति पूर्वेणान्वयः। पृथिवीरसे च लोकौ त्वष्टा देवश्चार्वाचीनदेवताश्रजस्तेभ्यः पुरस्तादुत्पन्नत्वात्पुरातनोऽयं लोक इत्यर्थः । तस्य त्वष्टा विद्वद्रूपमाते । त्वष्टा प्रसिद्धस्तोषयित स्वीयः शिलिपकर्मणेन्द्र।दीनिति तथा तस्य लोकस्य विद्धद्वपं विधानलक्ष-णमेति जानाति अथ ज्ञाने तद्वत् छोकरचनायां चतुर इत्यर्थः। तसुरुषस्येति । तद्विश्वं नाकलोकरचनात्मंकं पुरुषस्य पूर्वसिद्धस्य परमे इवरस्य न जन्यत इत्यजनोऽज आद्यः पुरुषः स्वयं तस्य सम्बन्ध्याः जानं स्वीयमित्यर्थः अन्नेऽन्रसरं भवति न त्वर्वाक्सृष्टमित्यर्थः ॥१७॥ महीधरमाष्यम् ।

'अद्भवः संभृत' इत्युत्तरनारायणेनादित्यमुपस्थायेति'(१।३।६।२।२०) षर्कण्डिका उत्तरनारायणम् । उपान्त्ये द्वे अनुष्टुभौ शेषास्त्रिष्टुभः आदित्यदेवत्याः । पूर्वकल्पे पुरुषमेधयाजी आदित्यक्षं प्राप्तः स्त्यते-अद्भ्यः जलात पृथिन्याः सकाशाच्च पृथिन्यपं प्रहणं भृतपञ्चकाः पलक्षकम् । भृतपञ्चकात् यो रसः संभृतः पुष्टः । तथा विश्वं कम यस्य तस्य विश्वकर्मणः कालस्य रसात्प्रतीतेः यो रसोऽप्रे प्रथमं समन्वर्तत समभवत् । भृतपञ्चकस्य कालस्य च सर्वे प्रति कारणत्वात्पुर्वति समभवत् । स्त्रपञ्चम्याजिनो लिङ्गश्चारीरे पञ्चभृतानि तुष्टानि कालञ्च । ततस्तुष्टेभ्यः कश्चिद्रसविशेषफलक्ष्य उत्तप्त्रजनमप्रद् उत्पन्न इत्यर्थः । तस्य रसस्य कर्षे विद्वचत् धारयन् त्वष्टा आदित्यः एति प्रत्यहमुद्यं करोति । अप्रे प्रथमं मत्यस्य मनुष्यस्य सतस्तस्य पुरुषमेधयाजिनः आजानदे वत्वं मुख्यं देवत्वं सूर्यक्रपेण । द्विविधा देवाः कर्मदेवा आजानदेवाञ्च। कर्मणोत्कष्टेन देवत्वं प्राप्ताः कर्मदेवाः । सृष्ट्यादावुत्पन्ना आजानदेवाः

#### महीघरभाष्यम्।

ते कर्मदेषेभ्यः श्रेष्ठाः 'ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः स एक आजानदे-वानामानन्दः' (बृह० मा० ४। १। ३५।) इति श्रुतेः सूर्यादय आजा-मदेवाः॥ १७॥

#### रामानुजमाध्यम् ।

एवं पूर्वप्रकरणे त्वत्पद्वाच्यस्य भगवतः सर्वलोकयज्ञवर्णादिता-दात्म्यकारणत्वादिप्रतिपादनेन स्वरूपं निर्दिष्टम् । अथ 'तस्माद्वा ए-तस्मादात्मनः आकाशःसंभूत आकाशाद्वायुर्वायोराप अद्भाः पृथिवी'-त्यादिश्रत्युक्तभूतादिप्रतिपादनेन तत्त्वपदयोः सामानाधिकरण्यं फल-तः प्रतिपादयन् तत्प्राप्तिं निर्दिशति-अद्भ्य इति । अद्भा इत्यनेनानुक्ताः नामप्याकाशादीनां प्रहणं बोध्यम्। अग्रे सृष्टेः पूर्व विश्वकर्मणः विश्वं कर्म यस्याऽसौ विश्वकर्मेति तहुणसंविज्ञानो बहुवीहिः। तस्मादाप उत्पन्ना, अद्भवः पृथिव्ये पृथिव्युत्पस्यर्थे तत्कारणतया गन्धः संभृ-तः, ततः पृथिव्युत्पन्ना सोत्पन्ना सती समवर्त्तत नानाशरीरादिभेदेन परिणामं प्राप्तित्यर्थः। रसादिति विश्वकर्मपदस्य विशेषणम् ।कीडशा-द्विश्वकर्मणः ? रसाद्रसह्तपान्मोक्षरूपादिति 'रसो वै स रसं द्येवायं लब्ध्वानन्दी भवतीति' श्रुतेः। चकारोऽनुक्तसमुचयार्थः तेन 'त्रिवृत्तं त्रिवृत्तं करवाणीति'श्रुत्युक्तपञ्चीकरणत्वमपि बोध्यम्। तस्य तत्पद्वाः च्यस्य भगवतस्त्वष्टा सुयों रूपं व्यद्धत् अडागमाभावस्त्वाषेः। ईर्व-रस्य सर्वप्रकाशकत्वमेवातमगुणः सूर्यस्याप्यधिदैवादिरूपेण सर्वप्र-काराकत्वसाम्यं दृष्टान्तस्यकदेशवृत्तित्वात्।यस्तस्य रूपमेति प्राप्नोति तत्तदेव मर्त्यस्य मरणधर्मशारीरविशिष्टस्य त्वंपद्वाच्यस्य जीवस्य अग्रे प्रथमतो देवत्वं द्योतनात्मकत्वं 'स्वस्वरूपत्वमेव आसमन्ताद्धा-वेन जातमित्यर्थः। नकारादेशस्वार्षः॥ १७॥

> व्वेदाहमेतमपुर्ववम्महान्तं-मादित्यवंण्णेन्तमंस् १ प्रस्तांत् । तम्व व्विद्धित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्थां विद्युतेऽयंनाय ॥ १८॥

### सायणभाष्यम् ।

प्तं प्रतीयमानं पुरुषं पुरि शेत इति पुरुषः तम । अनेन प्राप्तं परिच्छेदं व्यावर्तयति महान्तमिति । महान्तमपरिच्छिन्नमनन्तम् । आदित्यवर्णः आदित्यवर्णः आदित्यवर्णः आदित्यवर्णः अश्वानाकारादुपरि स्वतेजसा अश्वानान्यकारमधः कृत्य वर्तमानमेतं महान्तमादित्यान्तस्थं पूर्ण पुरुषमेनं साक्षाद्वपरोक्षभूतं, अहं-शोधितत्वंपदार्थोऽहं वेद जानामि । पतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णपुरुषं वेदादित्यवर्णः महान्तं पुरुषमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णपुरुषं वेदादित्यवर्णः महान्तं पुरुषमेतं पुरुषं वेदावदेत्येवंव्यतिहारेणाहं वेद जानामि । सर्ववेदान्तेः तात्पर्यण प्रतिपाद्यार्थमाह नमेन विदित्वाऽतिमृत्युमिति । सहस्रशीर्षेत्यादिना योऽभिहितः परमेश्वरः तमेव विदित्वा नान्यं तं विदित्वेव मृत्युं मृत्युयुक्तं संसारमत्येति अतिकामिति न कर्मणा । अथ तमेव तं विदित्वेव मृत्युं मृत्युयुक्तं संसारमत्येति अतिकामिति न कर्मणा । अथ तमेव तं विदित्वेव मृत्युमत्येति मृत्युमतिकम्य पति स्वस्वरूपं प्रामोति पर्ष्यद्वा पति गुच्छिति इत्युपचारः । पक्षान्तरशंकां निरस्यति निति । अन्यः पत्थाः न विद्यते अयनाय गमनाय स्वरूपप्राप्तये ॥ १८॥

# मङ्गलभाष्यम् ।

पुनश्च वेदपुरुषः परमेश्वरमहामहिमानुवर्णनतुज्ज्ञानविज्ञान-प्रभाभासमानत्वेन परमानन्दजलिधसमवगाहनात् स्वस्य तद्वे-च्ल्यमहोदयमाविष्कुर्वेन् पूर्ववद्वाक्यचतुष्ट्यमधैक्येपि किञ्चिद्वर्ण-व्यत्यासेनाध्याकरोति।

वेदाहमेतमित्यारम्य नान्यः पन्था विद्यतेऽयनायेत्यन्तं व्याख्या-तत्वात्सुगमम् ॥ १८ ॥

# महीधरभाष्यम् ।

एतं महान्तं सर्वोत्छष्टं पुरुषं सूर्यमण्डलस्थमहं वेद जानामिति ऋषेर्वचनम्। किहराम् ? आदित्यवर्ण-आदित्यस्येव वर्णो यस्य तम् उपमान्तरामावात्स्वोपमम्। तथा तमसः परस्ताद्वृरतरम्। तमोरितिमत्यर्थः। तमः राब्देनाविद्योच्यते। तमेवादित्यं विदित्वा ज्ञात्वा सत्युमत्येति अतिकामित परं ब्रह्माधिगच्छिति अयनायाश्रयायान्यः पन्था मार्गः न विद्यते। सर्यमण्डलान्तः पुरुषमात्मरूपं ज्ञात्वेव मुक्तिः॥ १८॥

पूर्वीकसंक्षेपार्थे स्पष्टीकर्तुमहमर्थाश्रयतया त्वंपदार्थनिकप्रेतना-सिपदसामानाधिकरण्यप्रदर्शनाय तत्प्राप्तिं फलत्वेन प्रतिपादयन् ब्रह्मस्वरूपं निर्दिशति-वेदाहमिति । अहमित्यत्रैकवचनं जात्यभिप्रायेण अहमर्थक्षो जीवः-अहं जानामीच्छामि करोमीत्यादिप्रत्ययेभ्यः। नर् कथमहमर्थक्रपत्वमात्मनः ? सुषुप्त्यादौ तत्प्रत्ययस्य व्यभिचारात्प्रकः तिकार्यकप पवायमहं जानामीति प्रत्यय इति चेन्न सुषुष्त्यादावण्य-हमर्थस्यावगमो मानसिद्धः। एतावन्तं कालं सुखमहमस्वाप्सं न किञ्चिदवेदिषम् एतावन्तं कालं मुर्छित एवासमित्यादिप्रत्यभिश्राया एव मानत्वात्। एवं पुरुषं वेद एतमिति सार्वक्यादिगुणविशिष्टं सर्व-नियन्तारं सर्वकारणकारणं सर्वप्रत्ययसाक्षिणं सर्वाचिन्त्यानन्तापरिमि-तक्कानराक्त्यैरवर्याश्रयं मुक्तोपस्त्रयं मुमुश्चध्येयं श्रीपुरुषोत्तममहं वेद श्चानविषयत्वेन साक्षात्करोमीत्यर्थः—'श्चानयश्चेन चाप्यन्ये, श्चानवान्मां प्रपद्यते, ज्ञानी त्वात्मैव मे मत' इत्यादिभगवदुक्तेः। पुरुषं प्रकृतेः प्रवर्त्तकं-'मायां तु प्रकृति विद्यानमायिनन्तु महेर्वरमिति' श्रुतेः । महान्तमाका-शादीनामपि व्यापकं — 'अणोरणीयान्महतो महीयान्, एष सर्वा-न्तरात्मा अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्,-

यच किञ्चिज्ञगत्यस्मिन्द्दयते श्रूयतेषि वा। अन्तर्वहिश्च तत्सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः॥

आत्मा हि परमः स्वतन्त्रोऽधिगुणः, तस्मिंव्लोकाश्रितास्सर्वे' इत्यादिश्रुतिभ्यः।

इन्द्रियाणि मनो बुद्धिः सत्त्वं तेजो बलं धृतिः। वासुदेवात्मकान्याहुः क्षेत्रं क्षेत्रञ्ज एव च॥

वासुद्यास्मिकान्याहु. क्षेत्र क्षेत्रक्ष एवं च ॥
इत्यादिस्मृतेः। आदित्यवर्ण-आदित्यस्य वर्ण इव वर्णो यस्य तं यथादित्यस्य सर्वप्रकाशकत्वं तथा पुरुषस्यापि प्रकृत्यादिसर्वकार्यप्रकाशकत्वमिति क्षेयम्। तमसः परस्तात् तमःशब्दवाच्यप्रकृतेः परस्तात्परं
'अक्षरं तमसि लीयत' इति वाक्ये प्रकृतिस्थाने तमःशब्दप्रयोगदर्शनात्।

तमेव विदित्वेति। तमेव शास्त्रयोनि परमातमानं विदित्वा साक्षातकारं कृत्वा। विद्त्र लाभे इत्यस्य रूपम्। एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदार्थः। अ-तिमृत्युं मोक्षं पति प्राप्तेति। न च वाक्यक्षानमात्रादक्षानिकृत्तिलक्षणो

मोझ इति संभावनियम्, अपितु तद्वाच्यसाक्षात्कारेणैव तत्र च ध्यानस्यैवान्तरङ्गत्वात्-'श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य'इति श्रुत्या वाः
स्यवानन्तरं मननाव्यवहितध्यानस्यैव स्पष्टमन्तरङ्गत्वाविधानात्, अन्यद्या रोगिणो भेषजश्रुतमात्रादेव तत्सेवनमृतपि रोगनिवृत्तिप्रसंगात्।
नतु नायं सर्पः किन्तु रज्जुरेषेति आप्तवाक्यान्त्यमिवृत्तिद्द्रीनात्त्था
प्रकृतेपि सङ्गच्छत इति चेन्न तत्रापि रज्जुस्वरूपसाक्षात्कारद्वारेणैव
म्रान्तिनिवृत्त्या भयनाद्यानिश्चयात् तथात्रापि भ्रवणानन्तरवाक्यक्षानाः
वगतेपि तत्साक्षात्कारोपियकासाधारणध्यानेन तद्द्वर्शने कृते एकः
स्थाणो मोश्रः। तथाहि—

'भिचते द्वयमन्धिरिछचन्ते सर्वसंशयाः। श्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्द्रष्टे परावरे॥ यदाऽपरयः पश्यते रुक्मवर्णे कर्तारमीशं पुरुषं महायोतिम्। तदा विद्वान्पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति॥

ब्रह्मविद्वाह्मैव भवति, कते कानाच मुक्तिः, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति, जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशम्, भोकां भोग्यं प्रेरितारं च मत्वा निचान्य तं मृत्युमुखात्त्रमुख्यते' इत्यादि-श्रुतिकदम्बात्।

> निरस्तातिशयाहात् सुखभावेक लक्षणा । भेषजं भगवत्प्राप्तिरेकान्तात्यान्तिकी मता॥

इति सर्वश्वपरादारोक्तेः—

भोकारं यक्षतपसां सर्वलोकमहेश्वरम्। सुदृदं सर्वभूतानां क्रात्वा मां शान्तिमुख्छति॥ इति श्रमुखोकेः।

नान्यः पन्याऽविद्यतेऽयनाय इति । अयनाय मोक्षमार्गाय ईश्वराराधनी-त्पन्नज्ञानोपलब्धात्मसाक्षात्कारं विना अन्यः पन्था न विद्यते नास्तीत्यर्थः ।

यदा वर्मवदाकार्य वेष्टियं व्यन्ति मानवाः। तदा देवमविश्वाय दुः सस्यान्तं निगच्छति॥ इति स्मृतेः॥ १८॥ प्रजापितिश्वरिति गर्भे ८श्वन्तर्-जार्यमानो बहुधा व्विजायते । (१)तस्य योनिम्परिपद्यन्ति धीरा-स्तरिमन्हतस्थुभुवनानि व्विश्वां॥१९॥

सायणभाष्यम् ।

प्रकर्षण जायन्त इति प्रजाः तासां पतिः गर्भे अन्तः सर्षप्राणिनासुद्ररमध्ये अन्तर्यामिरूपेण यश्चरति। स च स्वरूपेण अजायमानः देहादे
र्जन्मन्यऽपि स्वयं जन्मशून्योपि उपाधिवशात् बहुधा बहुप्रकारेण विजायते। यहा अज गतिविक्षेपणयोः। स्वमायया सर्वान् अजायमानः
विक्षेपयन् संमोहयन् स्वयं बहुधा विजायत इति । तस्य बहुधा
वर्तमानस्यापि प्रजापतेः योनि स्थानं स्वरूपं च धीराः सम्यक्
हानिनः परिपश्यन्ति साक्षात्कुर्वन्ति। तस्मिन् प्रजापतौ हि पव
स्वकारणभूते एव विश्वा विश्वानि भुवनानि भृतानि तस्थुः
तिष्ठन्ति॥ १९॥

मञ्जलमाध्यम्। प्रजापतिश्वरति गर्भे अन्त इति । 'प्रजापतिः प्रजा अस्रजदिति' भुत्य-न्तरात् प्रजानां मरीच्यादिचराचरान्तानां पतिर्वक्षा गर्मे परमेश्वर-कुक्षी तमाभिकमले वा गर्भशब्दवाच्ये तम्राप्यन्तर्मध्यप्रदेशे चरति विहरति । अत्रायं भावः सहेश्वरमहाकायमध्यवर्तिनी नाभिस्तन्म-ध्यवर्ति कमलं तस्यापि गर्भस्तत्राप्यन्तर्भध्ये ब्रह्माण्डैकशरीरस्य ब्रह्मणः सञ्जारस्तिहि तस्य भूम्नो महाकायपरिमाणं कोन्वर्याचीनजनः कर्तुं शक्तुयात् यत्र ब्रह्माण्डाः परमाणवः स्युस्तंत्र प्रजापातिनामा-ऽल्पादल्पतरः कथं कतम इति वा गण्य भावः। नतुयथाऽल्पशरीरवां-स्तथैवानल्परारीरवान् शरीरित्वेन साम्यात्कुतो वा तस्याजत्वमित्या-शङ्कायां तमाभिपग्रसमुत्यबहादेवस्याप्यजत्वात् कि पुनस्तस्याजत्वे शक्केति वक्तव्यम्। यतो मायोपाधिकत्वेन विश्वकायत्वाङ्घोकवद्यमपि शरीरीति शङ्का मास्त्वित्याशयेनाह्-अजायमानो बहुधा विजायत इति । स व्रजापतिः जायते इति जायमानो न भवतीत्यजायमानः स्वयं जन्म-रहितोपि सन् बहुधा 'बहुस्यां प्रजायेयेति' बहुभवनस्य सङ्ख्य-

<sup>(</sup>१) इस्य श्रीराः परिजानन्ति योनिमिति पाँठान्तरम् ।

#### मङ्गलभाष्यम् ।

मात्रसिद्धेः बहुप्रकारेण जडाजडप्रपञ्चात्मना विजायते विविधतया भवति मायया 'अजामेकां छोहितशुक्छकृष्णां बह्वीं प्रजां जनयन्तीं सरूपामिति' श्रुत्या मायायुगकार्यप्रजायाश्चित्रविचित्रत्वात् न बस्तुत इत्यर्थः।

ति तत्कारणज्ञानं केषामित्यत्राह तस्य धीराः परिजानीन्त योनिमिति । धीराः दृढासङ्गञ्चान शस्त्रसंचिछन्नान्यान्याः स्वकृतसंसारतस्तन्मृळानाद्यविद्यावासनारूपकामाद्यरिषड्वर्गतया काळत्रयेऽप्यप्रमन्ता ब्रह्मविद्स्तस्य मायिकत्वेन बहुधा जायमानस्याप्यजायमानस्य प्रजापतेयोंनि जनिस्थानं परिजानन्ति परितः पूर्णः व्यादिव्रतीयत्वाच्च विद्दिन्त । नजु योनिशब्देन जन्यजनकत्वसम्बन्धाः छोकवद्स्यापि योनिसम्भवत्वे कोन्वयं विशेष ईश्वरस्य पुनश्च योनेः अकृतिन्वेन जडत्वादित्याशंक्य तद्योनिछक्षणं परं ज्योतिष्ट्वेन प्रतिपाद्यति—मरीचीनां पदिमच्छन्ति वेधस इति । सृष्टिं विद्धातीति वेधाः प्रजापाद्यति—मरीचीनां पदिमच्छन्ति वेधस इति । सृष्टिं विद्धातीति वेधाः प्रजापात्यति एवं प्राप्यस्थानं दिवाकरादिमास्यभासकमित्यर्थः—'न
तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्यतो मान्ति कुतोऽयमग्निरिति, तस्य भासा सर्वमिदं विभातीति' च श्रवणात् ।

यद्वा वेधसस्तपनस्थमरीचीनां रदमीनां पदमधिष्ठानं-'सूर्यं-न्तस्तिष्ठन् यो यमयतीति' श्रवणातः --

यदादित्यगतं तेजो जगन्नासयतेऽखिलम्। यच्चन्द्रमसि यच्चाय्रौ तत्तेजो विद्धि मामकम्॥

इति समरणास , इच्छन्ति प्राप्तुमपेक्षन्ते धीरा इति पूर्वमुक्तत्वात् । नतु तत्पदस्य गायञ्यास्तत्सवितुरित्यादि-धीमहीत्यन्तपादद्वयार्थत्वात्तत्प्राप्तेरतुभववेद्यत्वादकाम्यत्वाच्च कथीमच्छन्तित्युक्तं चेद्विदुषामिच्छा सामान्या न भवति, उपरताविधाकामकर्मत्वान्नात्र कश्चिद्विरोधः शङ्कनीयः॥ १९॥

महीधरभाष्यम्।

यः सर्वातमा प्रजापितः अन्तर्हिदि स्थितः सन् गर्भे चरित गर्भे मध्ये प्रविदाति । यथाऽजायमानोऽनुत्पद्यमानो नित्यः सन् बहुधा कार्यकारणक्रपेण विजायते मायया प्रपञ्चक्रपेणोत्पद्यते ।

महीधरमाष्यम् ।

धीराः ब्रह्मविदस्तस्य प्रजापतेः योनि स्थानं स्वरूपं परिपश्यन्ति 'अहं ब्रह्मास्मि' इति जानन्ति । विश्वा विश्वानि सर्वाणि भुवनानि भृतजातानि तस्मिन् ह तस्मिन्नेव कारणात्मनि ब्रह्मणि तस्थुः स्थि तानि । सर्वे तदात्मकमेवेत्यर्थः ॥ १९ ॥

रामानुजभाष्यम् ।

7

इत्थं सर्वकारणत्यादिप्रतिपादनेन तद्दिन्वतत्वेन तत्प्रवर्तकत्वेन वात्मोपलब्ध्यर्थं मुमुश्रूणां हिताय ब्रह्मस्वरूपं प्रतिपादितम् । इदानीं सर्ववेदार्थभूतगायव्यंथं दर्शयन्स्तौति—प्रजापितिरित । ब्रह्मण आविर्भूतः प्रजापितिहिरण्यगभः गर्मे अन्तराकारो चरित स्वाविभावेन स्थिति करोति—'हिरण्यगभः समवर्त्ततात्रे भूतस्य जातः पितरेक आसीत्, आदिकत्तां सभूतानां ब्रह्मात्रे समवर्त्तत, ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बभूव, विश्वस्य कर्त्ता भुवनस्य गोप्ता' इत्यादिश्रुतेः। अन्तरजायमानः तस्य परब्रह्मणो विभोरन्तर उत्पद्यमानः प्रजापितः बहुधा बहुप्रकारेण विजायते जहे वर्त्तमानस्य भूतार्थपरत्वात्।

यद्वा प्रजाः पाति जीवनानुकूलेन रक्षतीति न्युत्पस्या परापरक्षपेण प्रणवः गर्भे उदराकाशे चरत्यनविद्यन्नक्षपेणाविभीवं करोति। अन्त-रजायमान उदराकाशे पव स्वाविभीवं कुर्वाणो बहुधा पश्यन्त्यादि-

क्रपेण बहुप्रकारको भूत्वा विजायते स्वोपलिंध कुरुते ।

तस्य योनिमिति । घीराः प्रयासबाहुल्येऽपि परिश्रमानपेश्यमाणाः,
यद्वा कृतात्मसाक्षात्काराः तस्य प्रजापतेः प्रणवस्य योनि कारणं परिपश्यन्त्यनविच्छन्नसुरसिरत्प्रवाहवत्साक्षात्कुर्वन्तीत्यर्थः—'सर्वे वेदा
यत्पद्मामनन्ति, सर्वे वेदा यत्रैकीभवन्तीति' श्रुतेः, 'शास्त्रयोनित्वाद्,,
ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहमित्यादि' श्रीमुखोक्तेः। हेति स्फुटार्थे । तास्मन्सर्वकारणकारणे विश्वाभुवनानि विश्वात्मकानि भुवनानि तस्थः स्वाविभीवतिरोभावादिनात्मस्थितं चकुरिति—

भ्वद्यामि देवांस्तव देव देहे सर्वोस्तथा भूतविदेशसङ्घान्। ब्रह्माणमीदां कमलासनस्थमुर्षीश्च सर्वोनुरगांश्च दिव्यान्॥ अहमात्मा गुडाकेदा सर्वभूताद्ययस्थितः।

मिय सर्वमिदं प्रोतं सर्वस्य चाहं हृदि सिन्निविष्टः, इत्यादिस-शबदुक्तेः॥ १९॥ यो देवेश्यं ऽधातपंति यो देवानांमपुरोहित । पूर्वी यो देवेश्यों जातो नमी रुवाय ब्राह्मये॥२०॥ सायणभाष्यम् ।

देवेभ्यः अर्थाय आतपित आतपं करोति प्रकाशयित च प्रकाश्चाते । यो देवानां पुरोहितः । यश्च देवानामप्रतः हितमाचरित । पूर्वो यो देवेभ्यः । यश्च देवेभ्यः पूर्वः सर्वदेवाग्रणीर्जातः । तस्म ब्राह्मये ह्वाय नेमः । ब्रह्मणो योग्यं ब्राह्मे तस्मै ब्राह्मये ह्वाय रोचमानाय हीप्यमानायादित्याय नमः ॥ २०॥

मङ्गलभाष्यम् ।

अथ वेधसो माहारम्यं लोकानां श्रावियतुं यण्छव्यपुरस्सरं निरुप-यति—यो देवेभ्य आतपति यो देवानां पुरोहितः। पूर्वो यो देवेभ्यो जातः नमे रुवाय ब्राह्मये॥ यो वेधा ब्रह्मा देवेभ्य इन्द्रादिभ्यः आतपति प्रकाराते सर्वोत्स्रष्टत्वात्सर्वोपास्यत्वाच 'ब्रह्मादिभ्यो ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्ष्य्भयो वंदाऋषिभ्योनमो गुरुभ्य' इति ब्रह्मविद्यासम्प्रदायकर्नृणां ऋषिगुरुणां सर्वेषां ब्रह्मकमुलत्वमुपदिदेवा श्रुतिरिति विद्यात्।

यस देवानामुकानां पुरोहित आचार्यः निगमागमोपदेष्टृत्वात्। यस देवेश्यः पूर्वोऽम्रजः-'यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वे यो वे वेदांश्च प्रहिणोति तस्मा' इति अवणात् परमेश्वरपूर्वसृष्टोऽयमाद्यो देव इत्यर्थः। यथा देवानामाद्यत्वमस्य ब्रह्मणस्तथा वेदानामान्यत्वमृग्वेदस्य तस्मासस्य च सर्ववेदात्मकत्वेपि मुख्यत्वेन तद्पत्वमुपपादयति नमःपुरस्का-रेण-नमो क्वाय बाह्मय इति। ब्राह्मो ब्रह्मात्मकस्तरः। न-म इत्यस्य एवद्वयस्यार्थः-न विद्यते मो मम किञ्चित्स्वत्वाचिक्तवात् त्वद्धीनं न विद्यते मो मम किञ्चित्स्वत्वाचिकत्वात् त्वद्धीनं न किञ्चन्मामकं मम तु त्वदेककपत्वादिति भावः॥ २०॥ महीधरभाष्यम्।

यः प्रजापतिरादित्यक्षपो देवेभ्योऽर्थायातपति योतते । यश्च देवानां पुरोहितः सर्वकार्येष्वप्रे नीतः । यश्च देवेभ्यः सकाशात् पूर्वः जातः प्रथममुत्पन्नः तस्मै आदित्याय नमः । कीदशाय—रोचतेऽसी कचस्तस्मै देव्यमानाय हगुपथं-पा० ३ । १ । १३५ इति कप्रत्ययः । तथा महाणोऽपत्यं ब्राह्मिः । इत्रि टिलोपः । ब्रह्मावयसभूताय धा ॥२०॥

द्वानी मुमुक्षूणां छतार्थतां व्यञ्जयनसर्वनियामकतया स्तौति-यो देवेभ्यो इति। यः स्वयंप्रकाशक्षपः देवेभ्यः द्युतिमद्भयः ये सर्वकार्यज्ञा-तमभ्यात्माधिदैवादिक्षपेण प्रकाशयन्ति तेभ्यः देवेभ्य आतपति स्वा-भाविकात्मप्रकाशेन ताग्प्रकाशवन्तः करोतीत्यर्थः-'प्तस्याक्षरस्य प्रशासने गागि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठतः, तमेव भान्तमग्रुभाति सर्व, तस्य भासा सर्वमिदं विभाति, भीषास्माद्वातः प्रवते भीषोदेति सूर्यं इत्यादि श्रुतेः।

> यदादित्यगतं तेजो जगद्भासयतेऽखिलम् । यद्यन्द्रमसि यद्याग्नौ तत्तेजो विद्यि मामकम्॥

श्रीतस्मृतेः। यो देवानां पुरोहित इति। यश्च सर्वदेवाधिदेवः देवानां महोशेन्द्रादीनां पुर अप्ने सृष्टुथपक्षमे हितः आत्मक्षानावायरकात्मीयः भावेन स्वस्वाधिकाराणां पारमेष्ठयादीनां प्रवर्त्तकः

यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वे वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै । तं ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षवे शरणमहं प्रपद्ये ॥

अस्य देवस्य मीदुषो दयाविष्णोरेव प्रवृद्धे हिवार्मीर्दिदेह रुद्दो रुद्रीयमहित्व" मिति बह्वृचः। 'सोब्रवीद्वरं वृणीष्य अहमेव पश्ना-मधिपतिरसानीति'श्रुतेः, मोक्षधर्मे —

> ततस्ते विबुधाः सर्वे ब्रह्मा ते च महर्षयः। वेदहष्टेन विधिना वैष्णवं कृतुमारभन्॥ प्रापुरादित्यवर्णे तं पुरुषं प्रकृतेः परम्।

इत्यारभ्य
येन यः किल्पतो भागः स तथा मामुपागतः॥
प्रीतोहं प्रदिशाम्यद्य फलमावृतिलक्षणम्।
युगकोदिसहस्राणि विष्णुमाराष्य पद्मभूः॥
पुनकौलोक्यथातृत्वं प्राप्तव।निति शुश्रुमः।
मया सृष्टः पुरा ब्रह्मा मद्यागमयज्ञत्स्वयम्॥
तत स्तस्य वरान्धीतो द्दाबहमजुत्तमान्।
मत्पुत्रत्वं च कल्पादौ लोकाष्यक्षत्वमेव च ॥

राजधर्मे च-

विश्वरूपो महादेवः सर्वमेधे महाकतौ।
जुहाव सर्वभृतानि स्वयमात्मानमात्मना॥
महादेवः सर्वयक्षे महात्मा हुत्वाऽऽत्मानं देवदेवो बभृव।
विश्वाँ छोकान्व्याप्य विष्टभ्य कीर्त्यो विराजते द्यातिमान्कृत्तिवासाः॥
पेन्द्रमिन्द्रः परं स्थानं यमाराध्य जगत्पतिम्।
प्राप यश्वपति विष्णुं तमाराध्य सुवत ॥ इति,

नारसिंहे च-

ब्रह्मादयः सुराः सर्वे विष्णुमाराध्य ते पुरा।
स्वं स्वं पदमनुप्राप्ताः केशवस्य प्रसादतः॥
इत्यादिस्मृतिभ्यः।

पूर्वी यो देवेम्यो जात इति । यः सर्वकारणक्रपः देवेभ्यः कार्योरपादकेभ्यः पूर्वो जात अनाद्यनन्तक्रपेण स्थितः प्रधानमहत्तत्वाद्यपेक्षया पूर्वत्वं स्वतः पूर्वोपप्त्वाभावात्-'सदेव सौम्येद्मप्र आसीत्
न ब्रह्मा नेशानः, ब्रह्म या इद्मप्र आसीदात्मा वा इद्मेक पद्याप्र आसीत्, एको ह वै नारायण आसीन्नैव किञ्चनात्र आसीत्, दिव्यो देव
एको नारायणः, इत्यादि श्रुतेः,-विष्णुस्तदासीद्धरिरेव निष्कल'इत्यादिस्मृतेः। तथा च इवेताश्वतराणां सिद्धान्ते ब्रह्मवादिनो वदन्ति—

कि कारणं ब्रह्म कुतः स्म जाताः जीवाम केन व्यच संप्रतिष्ठाः।
अधिष्ठिताः केन सुखेतरेषु वर्त्तामहे ब्रह्मविदो व्यवस्थाम्॥
कालस्वभावो नियतिर्यद्दञ्छा भूतानि योनिः पुरुष इति चित्यम्।
संयोग एषां न त्वात्मभावादात्माप्यनीशः सुखदुः खहेतोः॥
ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन्देवात्मशक्तिं स्वगुणैर्निगृदाम्।
यः कारणानि निखिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यधितिष्ठत्येकः॥
इति। अग्रेपि तत्रैव—

सकारणं कारणाधिपाधिपः न तस्य कश्चिज्ञानिता न चाधिपः।
तमीद्दवराणां परमं महेदवरं तं देवतानां परमं च दैवतम्॥
'न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृदयते' इत्यादिश्चितिभ्यः,—
प्रधानपुरुषाव्यक्तकालानां परमं हि यत्।
प्रथनित सुरयो नित्यं तिहिष्णोः परमं पदम्॥

इत्यादि स्मृतेः। नमो रुनाय बाह्मये इति। ब्रह्मात्मकीयाय रुनाय प्रका-शाय नमः नमस्कारं कुर्मः।

यद्वा ब्रह्मणः स्वयं प्रकाशस्वात् तत्साक्षात्कारेऽन्यसाधनस्याः भावान्त्रमः कृतार्थः स्म इत्यर्थः—

यज्ञात्वा नेह भूयोऽन्यज्ञातव्यमविशेष्यते । इत्यादिश्रीमुखोक्तेरिति ॥ २०॥

रुचेम्ब्राह्मञ्जनपंन्तो देवा ऽअग्रे तदंबुवन् । यस्त्वैवम्ब्राह्मणो विक्यासम्य देवाऽ असन्वदी ॥२१॥

सायणभाष्यम् ।

रुवं रोचमानं ब्राह्मं ब्रह्मावयवभूतं जातावित्यनिदिलोपे च ब्राह्म-मिति भवति । रुचं ब्राह्मं देदीप्यमानं ब्राह्मं ब्राह्मणजाति त्वामेवं पूर्वोक्तप्रकारेण परं ब्रह्मेव ब्राह्मणजातिरिति यो ब्राह्मणो विद्यात् तस्य ब्राह्मणस्य वरो देवाः असन् अभवन् भवन्ति । परब्रह्मवराव-तिनो देवाः तदंशभूतस्यापि वशवर्तिनो भवन्तीत्यर्थः ॥ २१॥

मङ्गलभाष्यम् ।

अतस्तस्य ऋण्वेदस्याद्यश्रह्मात्मकत्वाहेवेरग्राधीतत्वमाह — रवं श्राह्मं जनयन्तः देवा अग्रे तद्युविभिति। ब्राह्मं रुवं जनयन्तोऽध्ययनाधिकारि त्वेन शिष्यपरम्परया वर्धयन्तः। यहा तम्र वेदे नानाशाखामेदानुत्पा-द्यन्तो देवास्तदुपलक्षित्रपयोऽपि अग्रे आदौ सृष्टेस्तद्ययुवन् स्वय-मधीत्य तमधीतं वेदं पारम्पर्यायार्थाचीनानध्यापयाञ्चकः। अथ तद्वेदनस्य सर्वदेववद्याकरणफलमाह — यस्त्वेवं ब्राह्मणो विद्यातस्य देवा असन्वशे इति। यस्तु ब्राह्मणो ब्रह्मवित् पवं पूर्वोक्तप्रकारेण विद्यात् जानीयात् तस्य ब्रह्मविदः देवा ब्रह्मादयो वशे असन् आसन् वद्याद्विनो भवन्तीत्यर्थः — 'यावतीर्वे देवतास्ताः सर्वा वदविदि ब्राह्मणे वसन्तीति' अवणात्, शमदमादिसाधनसम्पत्त्या तपोविद्यास्माधिभाजो ब्रह्मणस्य वासुदेवात्मकत्वेन सकलदेवतावासभूतत्वादित्यत्र स्मृतिरपि—

देवाधीनं जगत्सर्व मन्त्राधीनन्तु दैवतम् । तन्मन्त्रं ब्राह्मणाधीनं ब्राह्मणो मम देवतम् ॥ इति भगवदुक्तेः॥२१॥

#### महीधरभाष्यम् ।

देवाः दीष्यमानाः प्राणाः रुचं शोभनं ब्राह्मं ब्रह्मणोऽपत्यमादित्यं जनयन्तः उत्पादयन्त अग्रे प्रथमं तब्रचोऽब्रुचन्-'यः त्वा पवं ब्राह्मणः विद्यात् तस्य देवाः आसन् वशे'। रुचं देदीष्यमानं ब्राह्मं ब्रह्मण उत्पन्नं जनयन्तः सृष्ट्यर्थं देवा योगिनः तेजसा देदीष्यमानाः यत् अब्रुचन् यद्ब्र्युः । अग्रे-प्रथमतः । किम्चः १ अपरोऽपि यः ब्राह्मणः स ब्रह्म विद्यात् जानीयात् तस्य देवा असन् वशे सोऽपि सनकादीनां स्थानं गच्छतीत्यर्थः ॥ २१ ॥

#### रामानुजभाष्यम्।

द्दानी मुमुश्लूणां श्रद्धामुत्पादयन् तत्प्राप्तेमीहात्म्यं कथयति, हवं मह्मामिति। जनयन्तो देवाः सुष्ट्युपक्षमे भगवदीयानुभावेन कार्य-मुत्पादयन्तो देवाः स्वतात्मसाक्षात्काराः अग्रे सुष्ट्यादी ब्राह्मं स्वं ब्रह्मात्मभूतं हवं प्रकाशं स्वरूपिमिति यावत् प्रसादामिमुखं ब्रात्वा तद्वस्यमाणं वाक्यमञ्जवन्। किं तद्वाक्यमित्यपेक्षायामाह यस्वैविमिति। यः स्वतात्मसाक्षात्कारः ब्राह्मणः त्वा त्वां देशकालवस्तुपरिच्छेद्ररिहतं प्वं यथार्थब्रानेन विद्यात् श्रेयतया साक्षात्कुर्यात् तस्य ब्रह्मनिष्ठ- ब्राह्मणस्य सर्वेपि देवा वशे तदाक्षाप्रतिपादने असन् सन्तु अश्र छोड्थं लङ् ।

यद्वा तस्य वशे असन् भविष्यन्तीति भविष्यत्काले भूतिवर्देशः-'तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्ये अथ संपत्स्ये' इति श्लतेः।

> यं लब्ध्वा चापरं लाभं मन्यते नाधिकं ततः। नहि झानेन सहरां पवित्रमिह विद्यते।

इत्यादिश्रीमुखोक्तेः। अत्रात्मसाक्षात्कारः प्रयोजनं परमात्मैव विषयः यज्ञानुष्टानेन शुद्धान्तःकरणो जिज्ञासुरधिकारी प्रतिपाद्यप्रति-पादकभावः सम्बन्धः॥ २१॥

माया नरीनर्ति यदीक्षणेन विश्वं वरीवर्ति स्वभासया विभुः। वाचामधीशं हि वरेण्यरूपं वन्दे सदा तं हयशीर्षकं दरिम् ॥१॥

स्वकीयक्रपया येन परं तस्वमुदीरितम् । श्रीप्रियादाससंबं वै नमामि सततं गुरुम् ॥ २॥

रामानुजसाष्यम् । माघे मास्यसिते पक्षे चतुर्थ्या सूर्यवासरे। वेदेन्दुनन्दपृथ्वयङ्के वत्सरे पूर्णतामगात् ॥३॥ रितिथी हिंयत्रीवा नुमही तकमल ऋष्ण शर्म कता पुरुष सूक्तव्याख्या समाप्ता।

> श्रीश्चं ते लुक्मीइच परन्यांवहोराञ्चे पार्थे नक्षंत्राणि रूपम्थिनौ व्यात्मंम्। क्रणित्रवाणामुस्मं इवाण सर्वेद्धोकम्मंऽ इषाण ॥२२॥

### ॥ इत्युत्तरनारायणम् ॥

सायणभाष्यम् ।

श्रीश्च लक्ष्मीश्च ते सवितुः तव पत्न्यौ । यया आश्रयणीयी भवति सा श्रीः । आदित्यः यया तु लक्ष्यते सा लक्ष्मीः । श्रीः शोभानुरूपा । लक्ष्माः दीप्तिलक्षणिचद्वपिणी। उमे ते पत्न्यौ मार्थे। ते के? अहोराने ये पत्नीत्वेन कविपते पाइवें उभयपाइववितिन्यो ते। नक्षत्राणि अदिव-न्यादीनि तव रूपं अदिवनी द्यावापृधिवयौ तव व्यात्तं मुख्यं मुखम्।इत पवं रूपं त्वामिदमहं याचे। इच्णं निषाणामुं म इषाण-सर्वछोकं म इषाण । एतत्पद्द्यमपि इषुधातो रूपम् । विकरणव्यत्ययश्च । इच्णन् इच्छन् कर्मफलिमच्छन्। किन्तिदिति ? अमुं म इषाण-अमुं लोकं मे मदीयत्वेन इषाण इच्छ, सर्वलोकं मे मदीयत्वेन इषाण इच्छ आतम-त्वेन वा इषाण, अहमेवेदं सर्वमिति सर्वातमभाषमेवेच्छेति। प्रवमा-दित्यः स्त्यते ॥ २२ ॥

इति सायणाचार्यविरचितमुत्तरनारायणभाष्यं समाप्तम्।

मङ्गलभाष्यम् ।

पुनस्तस्य च पत्न्यादिसम्पदापि महिष्ठत्वमाम्नायते-हिष्ठ (१)लक्ष्मीश्र प्रितः यो अहोरात्रे पार्से नक्षत्राणि रूपमिति । हीर्युक्तायुक्तविचारलक्षणा बुद्धिः

<sup>)</sup> पूर्वीर्धे 'श्रीश्व' इत्यत्र मन्त्रे 'हीश्व' इति उत्तरार्धे हु इष्टं मानेवाण असुं मनिवाण सर्वे म-वे मंगलाचार्यगृहीतो इष्टत्यः । अत्रव च समानुजभाष्यसमातिः ।

#### मङ्गलभाष्यम् ।

ळक्ष्मीः अणिमाद्यप्टें इवर्यळक्षणा सम्पत् सा च सा च ते उमे पत्नीत्वेन गृहीते तद्वते हीळक्ष्म्यावुमे राक्ती स्वयं सेवमानेऽनपायित्वेन
वर्तेत इत्यर्थः। तथाचाहोरात्रे पार्श्वे पार्श्ववितिनौ नाम ब्रह्मवित्सम्राडुभयपार्श्ववितेजःसौम्याद्यखिळगुणसैन्यपरिपाळकावित्यर्थः। नक्षत्राणि रूपं-नक्षत्राण्यारेवन्यादीनि घ्रवान्तानि रूप्यन्त इति रूपं
स्वरूपं तिपोविद्याप्रमामासमानत्वात्। अञ्चिनौ व्यात्तम्—अश्विनौ
आश्विनीदेवते व्यात्तं स्वीकृतं घ्राणेन्द्रियम्राह्ममगुरुधूपपरिमळादि
यस्येति सम्बन्धशेष उक्तसर्वपर्यायेषु योजितव्यः।

यद्वा विहरन्त्यस्यां सर्वाणि भूतानीति-हीर्भृमिरिलादेवी लक्ष्मीश्च ते पत्न्यौ यस्य स विष्णुरेवायं भवति ब्रह्मविद्रह्मणे।रैक्यासदारभ्याः दिवनौ व्यात्तमित्यन्तं विष्णुस्वरूपवर्णनात् , तदात्मकममुं ब्राह्मणं म निषाणेति वक्ष्यमाणत्वाद्व्ययो द्रष्टव्यः। उत तयोद्याणिन्द्रयाधिदेव-त्वात् तावेव तस्य ब्रह्मविदः सुरभिधूपादिरभवत्, अनेन ब्राणेन्द्रियो पलिश्वतसर्वेन्द्रियपाटवत्वं प्रायेण तत्तद्देवतावशीकरणाजितेन्द्रियत्वञ्च स्चितं भवतीति भावः। अथ ब्राह्मणमहित्वविक्रानात्स्वविक्रानफलः मनुबोधयन्ती सती समापयति-इष्टं मनिषाण । इष्टं यज्ञयागादिकं मनि-षाण जानीत अमुं ब्राह्मणं मनिषाण जानीत सर्व तथाविद्यायद्वानाः दिसमस्तसद्धर्मजातं मनिषाण जानीत हे लोका इति होषः। अस्या-यमभिप्रायः - अमुं ब्रह्मविदं यदि जानीत तर्हि इष्टं यक्षादिकं इतं जानीत। किं बहुना सर्वे कृत्यजातं कतमिति जानीत कृतकृत्यत्वादिमं ब्रह्मविद्वांसं समाधित्य सर्वे सम्पद्यत इत्यर्थः । यतो ब्राह्मणस्य माहात्म्यमुपपादयन्ति श्रुतयः—'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य, ब्रह्म विदाप्तोति परं, मातृमान् पितृमानाचार्यवान् पुरुषो वेद, ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवति' इत्याद्याः । शान्तित्रयस्य।पि फलमाद्यन्तयोरेकार्थत्वा देकमपि तत्साधनानां मृदुतीवत्वसंत्रया किञ्चिदर्थानन्तरेण है जि ध्यमाह । आदाविवयाकामकर्मणां त्रयाणां शान्ति इतनभक्तिवैरा लक्षणसाधनैः सम्पाद्य कृतकृत्यतां लब्ध्वाऽन्ते च पुनस्तेषां यावर् बहुजनमाभ्यस्तत्वान्मिथ्यात्वहष्ट्या निषिध्यमानत्वेषि भाग त्यवस्रात् पौनःपुन्येन प्रतीयमानानां शान्त्ये वैराग्यबोधोण

#### मङ्गलभाष्यम् ।

धीन परस्परसहायानवलम्ब्य तान्यविद्याकामकर्माणि निर्मुलीकरो विति कृत्वा श्रीणि प्रति तिस्नः शान्तय उक्ता इति क्षेयम् ॥ २२॥

इतिश्रीमदादिगुरुद् तात्रेयपरघ्रह्मपरदेवताचरणकमलिचन्मः करन्दास्वादनतुन्दिलेन्दीन्दिरायमाणचेतसा श्रीसत्यभा-मागोविन्दगर्भाम्बुधिचन्द्रमसा श्रीमन्मीनिकुल-वर्यनारायणाच्याति अपिकक्करेण नित्य-मङ्गलाख्याति खण्डसम्पूर्णा। सूत्रव्याच्यासम्पूर्णा।

महीधरभाष्यम् ।

ऋषिरादित्यं स्तुत्वा प्रार्थयते—हे आदित्य! श्रीः लक्ष्मीक्ष ते तब पत्न्यो। जायास्थानीये तब्रह्ये इत्यर्थः। यया सर्वजनाश्रयणीयो भवति सा श्रीः श्रीयतेऽनया श्रीः सम्पिदत्यर्थः। यया लक्ष्यते भवति सा श्रीः श्रीयतेऽनया श्रीः सम्पिदत्यर्थः। यदा लक्ष्यते स्वातः जनैः सा लक्ष्मीः। सौन्द्यिमित्यर्थः। अहोरात्रे तव पार्वे हृद्यते जनैः सा लक्ष्मीः। सौन्द्यिमित्यर्थः। अहोरात्रे तव पार्वे भासमान्त्वात्—'तेजसां गोलकः सूर्यो नक्षत्राण्यम्बुगोलकाः' इति भासमान्त्वात्—'तेजसां गोलकः सूर्यो नक्षत्राण्यम्बुगोलकाः' इति भासमान्त्वात्—'तेजसां गोलकः सूर्यो नक्षत्राण्यम्बुगोलकाः' इति भासमान्त्वात्—'तेजसां गोलकः। अहिवनौ चावापृश्वित्यो तव व्यात्तं विकासित्ज्योतिःशास्त्रोकः। आहिवनौ चावापृश्वित्या हमे हीदं सर्वमरनुवाताम्' इति श्रुतेः। य ईदृशस्तं त्वां याचे थिव्यो हमे हीदं सर्वमरनुवाताम्' इति श्रुतेः। य ईदृशस्तं त्वां याचे थिव्यो हमे हीदं सर्वमरनुवाताम्' इति श्रुतेः। य ईदृशस्तं त्वां याचे थिव्यो हमे हीदं सर्वमरनुवाताम्' इति श्रुतेः। य ईदृशस्तं त्वां याचे विकरण्ययः। यद्वा 'इष आमीक्ष्यये' क्यादिः अत्रव्छार्थः। किमेषणीयं श्वाद्ययः। यद्वा 'इष आमीक्ष्यये' क्यादिः अत्रव्छार्थः। किमेषणीयं श्वाद्ययः। यद्वा 'इष आमीक्ष्यये' म्वतित्यर्थः। सर्वे मे मम इषाण सर्वलो तीव्छा अमोघेच्छत्वादिष्टं भवतीत्यर्थः। सर्वे मे मम इषाण सर्वलो कात्मकोऽहं भवयमितीच्छत्यर्थः। मुक्तो भवयमित्यर्थः—'सर्व खल्वदं कात्मकोऽहं भवयमितीच्छत्यर्थः। मुक्तो भवयमित्यर्थः—'सर्व खल्वदं कात्मकोऽहं स्वेयमितीच्छत्यर्थः। सुक्तो भवयमित्यर्थः—'सर्व खल्वदं कात्मकोऽहं स्वेयमितीच्छत्यर्थः। स्वेते स्वेयमित्यर्थः—'सर्व खल्वदं कात्मकोऽहं स्वेयमितीच्छत्यर्थः। स्वेते स्वेयमित्यर्थः—'सर्व खल्वदं कात्मकोऽहं स्वेयमितीच्छत्यर्थः। स्वेयमितिच्छत्यर्थः। स्वेयमित्यर्थः।

श्रीमनमहीधरकते वेददीय मनोहरे। नरमेधाध्याय एव एकत्रिशोऽयमीरितः॥ इति भाष्य चतुष्टयोपेतमुत्तरनारायणम्।

## अथ वैष्णवमन्त्राः।

## श्रीमत्सायणाचार्यमणीतभाष्योपेताः ।

प्रातःसचने सोमातिरेक एकं शस्त्रं शंसनीयम् । तत्रातो देवा इत्याद्याः षड्डाः । सोमातिरेक इति खण्डे सूत्रितम् 'गहाँ इन्द्रो य ओजसाऽतो देवा अवन्तु न इत्येन्द्रीभिर्वेष्णवीभिश्च' इति । अप्तोयामेऽच्छावाकातिरिक्तोक्थेऽप्येताः षड्डाः स्तोत्रियानुरूपार्थाः । तथा च यस्य पशव इति खण्डे सूत्रितम् -'अतो देवा अवन्तु न इति स्तोत्रियानुरूपी' इति । दर्शमानत्वान्योः प्रायश्चित्तद्दोमेऽप्याद्ये विनियुक्ते । तथैव वेदं पत्न्यातं म्राणेन्डि सूत्रितम् —'अतो देवा अवन्तु न इति द्वाभ्यां च्याष्ट्रतिषयीग्रेष्ट्रन्ते । याज्यानुवाक्ययोर्मध्ये स्रोकिकभाषणेऽतो देवा इत्येषा जप्या । सूत्रितं हि—'आपद्या (ध) तो देवा अवन्तु न इति जपेत्' इत्यान्तात्

अते। देवा अंचन्तु नो यता विद्युवार । पृथिव्याः सप्त धार्मभिः॥ १॥

विष्णुः परमेश्वरः सप्तधामिः सप्तिर्भायत्यादिभिश्छन्दोभिः साधनभूतैर्यतः पृथिव्या यस्माद्भूषदेशाद्विचक्रमे विविधं पादक्रम्यः क्रवान्, अतोऽस्माः पृथिविषये पादक्रम्यः क्रवान्, अतोऽस्माः पृथिविषये पादक्रम्यः क्रवान्, अतोऽस्माः पृथिविषये प्राप्ति क्रिया आमनन्ति — 'विष्णुमुखा वै देवाश्छन्दोभिरिमाञ्चाकाननपज्ययमभ्यज्ञयन्' इति । विष्णोक्षिविक्रमावतारे पाद्वयक्षमणस्य पृथिव्युपादानम् । पृथिविष्णोक्षिविक्रमावतारे पाद्वयक्षमणस्य पृथिव्युपादानम् । पृथिविष्णोक्षिविक्रमावतारे पाद्वयक्षमणस्य पृथिव्युपादानम् । पृथिविष्णोक्षिविक्षमायाः विम्नकिः वर्तमानानां पापनिवारणम् । अतः — प्रवञ्चवद्यायश्चमयास्ति जिति तिस्त् । प्रवञ्चतसे । दिव्यक्षमयास्ति जिति तिस्त् । प्रवञ्चतसे । विभक्तिः दिव्याद्यादेशः । विभक्तिस्त्रायां त्यदाद्यत्वं जित्स्वरः । विष्णुः — विषेः किष्विते चुप्रः स्वयः । किस्ताम् गुणः । विदित्यजुवृत्तेरासुदात्तत्वम् । विचक्रमे— सुविति योगविमागादिशब्दस्य समासः समासान्तोदात्तवम् । यहत्त्योगान्न निधातः । सम—सुपं सुञ्जिति भिसो छक् । धामिः — द्यातेरातो मनिन्निति मनिन् । नित्स्वरः ॥ १॥

इदं विष्णुर्विचंक्रमे त्रेघा नि दंघे पदम् । समूद्दब्रमस्य पांसुरे ॥ २॥ वैद्यावीपांश्याजस्येवं विद्यादियं वाऽनुवाक्या । उक्ता देवता इः ति खण्डे स्वितम्—'इदं विद्यावि चक्रमे त्रिर्वेवः पृथिवीमेष पताम्मं इति । गाहिपत्याहवनीययोर्मध्ये इवातिक्रमणेऽनयेव इवपदेषु मः सम प्राक्षिपेत् । विध्यपराध इति खण्डे स्वितम्—'मस्मना शुनः पः दं प्रातिवपेदिदं विद्यावि चक्रमं इति । आतिष्यायां प्रधानस्य हविष प्रवैवानुवाक्या । अथातिष्येळान्तेति खण्डे स्वितम्—'इदं विद्याविं चक्रमे तदस्य प्रियममिषाथो अद्यमिति'। उपसत्सु वैद्यावक्या । अथोपसिविति खण्डे स्वितम्—'गयस्कानो अमीवहेदं विद्याविं चक्रमे हिता ।

विष्णुस्त्रिविक्रमावतारधारीदं प्रतीयमानं सर्वं जगदुहिश्य विश्वक्रमे विशेषण पादकमणं कृतवान् । तदा त्रेषा त्रिभिः प्रकारेः पदं निद्धे,स्वकीयं पादं प्रक्षिप्तवान् । अस्य विष्णोः पांसुरे धूळियुक्तपाः

द्स्थाने समूदमेदं सर्वे जगत्सम्यगन्तर्भृतम्।

व्याख्याता—'विष्णुविशतर्वा व्यक्षोतेर्वा सेयमृग्यास्के ने वं यदिदं किञ्च ताहिकमते विष्णुस्त्रिया निचत्ते मावाय पृथिव्यामन्तरिक्षे दिवीति शाकपूणिः । समारोहणे गयशिरसीत्यौर्णवामः । समृद्ळमस्य पांसुर आ-प्यायने Sन्तरिक्षे पदं न दृश्यते ऽपि वोपमार्थे स्यात्समृहळम-स्य पांसुल इव पदं न दश्यत इति । पांसवः पादैः स्यन्त इति पन्नाः शेरत इति वा पंसनीया भवन्तीति वा' इति । (यदिदं कि।श्चिद्धि-भागेनावस्थितं तद्विकमते विष्णुरादित्यः। कथमित्यत आह—त्रेधा नि द्धे पदं धत्ते पदम्। निधानैः पादैः। क्ष, तत्र तावत्-पृथिव्यान मा देशे दिवीति शाकपूणिः। पार्थिवीऽग्निर्भूत्वा पृथिव्या यात्कि-श्चिदस्ति ताद्वेकमणे उद्घितिष्ठति । अन्तरिक्षे विद्युदात्मना । दिवि सुर्यात्मका वा की धावष्ठात मुवे कमिति । समारोहण नतम् अष्टान्ति । स्थान्दिने उन्तरिक्षे । गय-एवं मन्यते । समुद्र सम्य पां-

न्यस्तमुत्क्षेपणसमनन्तरमेव पांसुभिराक्षणित्वान्न दृश्यत एवमस्य मध्यमं विद्युदात्मकं पद्माविष्कृतिसमकालमेव व्यवधीयते नावति-ष्ठत इत्यर्थः । पांसुर इति रो मत्वर्थीयः । अथ पांसवः । कस्मात्ते हि पादैः स्यन्ते जन्यन्त इत्यर्थः । अथवा पन्नाः शेरत इति पंसनीया ध्वंसनीया ध्वंसनार्हास्ते भवन्ति तदाक्षणिस्य दुर्दशकत्वात् । ) त्रे-धा । पत्राक्षत्येधाच्यत्ययः । चितोऽन्तोदात्तः । समृद्लम्, वह प्रा-पणे । निष्ठेति कः । वाचिस्विपयजेत्यादिना संप्रसारणम् । दृत्वधत्व-ष्टुत्वढलोपदीर्धत्वानि । 'गतिरनन्तरः' इति गतेः प्रकृतिस्वरत्वम् अस्य, इदमोऽन्वादेश इत्यश्चनुदात्तः प्रत्ययश्च सुप्स्वरेण । पांसुरेन् 'नगपांसुपाण्डुभ्यश्चेति वक्तव्यम्' इति मत्वर्थीयारः । प्रत्ययस्वरः॥२॥

त्रीणि पदा वि चंक्रमे विष्णुंगोंपा अदाभ्यः। अतो घर्माणि धार्यम् ॥ ३॥

उपसदि बैष्णवयागस्य प्रातःकाले याज्या सायंकालेऽनुयाक्या त्रीणि पदेत्येषा। सुत्रितं च--'त्रीणि पदा वि चक्रम इति स्विष्टक्त-दादि लुप्यत' इति ।

अदाभ्यः केनापि हिंसितुमशक्यः। गोपाः सर्वस्य जगतो रक्षको विच्छाः। अत पतेषु पृथिव्यादिस्थानेषु त्रीणि पदानि विच्छमे। किं कुर्वन्। धर्माण्यग्निहोत्रादीनि धारयन्पोषयन्। पदा—सुपां सुलुगित्यादिना विभक्ते हिंदेशः तस्य स्थानिव द्वावेना नुदान्तवे प्राप्त उदान्तिवृत्तिस्वरेणोदान्तत्वम्। गोपाः—गोपामृतस्येत्यत्रोक्तम्। अदाभ्यः—दभेर्कहलोण्यदिति ण्यत् । नञ्समासः। अव्ययपूर्वपदः प्रकृतिस्वरत्वम्। धारयन्–शपः पित्त्वादनुदान्तर्वे शतुश्चातिश्चरिते प्रवत् । विक्षातुकस्वरेण णिच प्रव स्वरः शिष्यते ॥ इति

विद्याः कमाणि पर्यत् यतो व्रतम् । विर्वक्षः इन्द्रंस्य युज्यः सखां ॥ नासः समासान्तोदात्तत्वम् । विद्यक्षः सखां ॥ नासः समासान्तोदात्तत्वम् । विद्यक्षः सखां ॥ नासः समासान्तोदात्तत्वम् । विद्यक्षः विद्याविद्यात्वा । वित्रक्षः ॥ १॥

इदं विष्णुर्विचंक्रमे त्रेघा नि दंघे पदम्। समूहळमस्य पांखुरे॥२॥ इत्यनुवाके त्थ वै तर्हि विष्णुरित्यादिना प्रपञ्चन तैचिरीया आम-मन्ति । पस्परो—स्परा बाधनस्पर्शनयोः । छिद् द्विभीवः । 'रापूर्वाः खयः' इति पकारः शिष्यते सकारो छुप्यते। यहत्त्रयोगादनिघातः। युज्यः — युजेर्बाहुलकात्क्यण् । कित्त्वाद्गुणाभावः । क्यणः पित्त्वा-दनुदात्तत्वम् । धातुस्वरः ॥ ४ ॥

तिबिष्णे। परमं पदं सद् पश्यन्ति सरयं:।

दिवींच चक्षुरातंतम्॥ ५॥

सूरयो विद्वांस ऋत्विगादयो विष्णोः सम्बन्धि परममुत्कृष्टं तच्छास्त्रप्रसिद्धं पदं स्वर्गस्थानं शास्त्रहण्ट्या सर्वदा पर्यन्ति । तत्र इष्टान्तः-दिवीव । आकाशे यथाऽऽततं सर्वतः चक्षुनिरोधाभावेन विशदं पश्यति तद्वत्। सदा सर्वेकान्येति 'सर्वस्य सोऽन्यतरस्यां वि' इति सर्वशब्दस्य दाप्रत्ययः। सभ्यः। व्यत्ययेनाऽऽद्युदात्तत्वम्। दिवि ऊडिदामित्यादिना विभक्तेरदात्तत्वम् । इवेन विभक्तयलोपः पूर्वपदमकृतिस्व-श्वन पार्व स्वाप्त । स्थाः —निव्वषयस्येत्याद्युदात्तत्वम् । अततम्-तनोतेः कर्मणि कः। यस्य विभाषेतीद्पतिषेधः । अनु-आवतम् वागवा समाण का । दात्तोपदेशेत्यादिना नलोपः। कृदुत्तरपद्रप्रकृतिस्वरत्वे प्राप्ते भाति-रनन्तरः' इति गतेरुदात्तत्वम् ॥ ५॥

तिब्रमासी विपन्यवी जागृवांसः समिन्धते।

विष्णोर्धतपरमं पदम् ॥ ६॥

पूर्वीक्तं विष्णोर्थत्पद्मस्ति तत्पदं विद्रासी मेघाविनः समिन्धते पूर्वाक्त विष्णायत्पद्मास्त तत्प्य । विशेषण स्तोतारः । जागुः सम्यग्दीपयन्ति । कीडशाः ? विपन्यवी विशेषण स्तोतारः । जागुः सम्यग्दापयान्त । काडशाः १ विषय्याः । विप्रासः । आजसे-यन जार स्तृत्यर्थस्य पनेबाहुलकादीः

1 STREETHERE the spinish proper inclination of the first of the state elegant ausplugitation, naparetenti il 13 a periodi el molt. the mark and the least of the least the last the The transfer of the state of th HER PRESENT A PROPERTY IN S. II. the party of the party of the Louvelen de la Constitution de l 多可性可支 粉 於海 Armining min's TO A TO A SECURE OF THE PARTY O ATT THE PARTY OF T The state of the s The state of the s The state of the s II SHE BENEROUSE STATE OF THE PARTY ogrand 1 steel 1 top ... CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

# हरिदाससंस्कृतग्रन्थमालासमाख्या काशीसंस्कृतसरिजि पुस्तकमालायाः

अस्यां काशी—संस्कृतग्रन्थमालायां विभागशः प्रकाशिता भव-। एतस्यां प्राचीनाः नवीनाश्च वुर्लभाः सुलभाश्च अत्युपयुकाः सं-नप्रनथाः काशिकर।जकीयसंस्कृतपाठशालीयैः पण्डितैरन्यरि विद्वद्भिः संशोधिताः क्रमेण संसुद्धिता अवन्ति । अस्यां प्रकाश्यमा-णानां प्रन्थानां मुल्यं स्चीपत्रे प्रकाशितं वर्तते । परं तुःपतस्या नियः मेनाऽविच्छिन्नतया निश्चितग्राहकमहारायानां प्रतिमुद्राहातकं पश्च विंशतिमुद्राः (कामिशन) परावर्तिता भवेयुः मार्गव्ययश्च न पृथक दातब्या भवेत्। १ नलपाकः नलविर्चितः। संपूर्णः (पाकशास्त्रम् १) तत्र मुद्रित प्रन्थनामानि। ( वेदान्तः १) १०--०-० २ संक्षेपशारीरकम् । रामतीर्थस्वामिकताः Sन्वयार्थवोधिनीरीकासहितम्। इ वैशेषिकद्शनम् । सटीक-प्रशस्तपाद्याः 3-6-0 ण्योपस्काराभ्यां समन्वितम् । (वैद्योधिक १) ध श्रीसूक्तम् । विद्यारण्यपृथ्वीघराद्याचार्यः क्त्रसास्पत्रयेण टिष्पण्या च समलङ्कृतम् (वैदिक १) ५ लघुराव्देन्द्रशेखरः सटीकः तत्पुरुवः ( ब्बाकरण १) समासादारभ्य कृद्ध्तान्तः।

| < अलङ्कारप्रदीपः पण्डितवर विद्वेश्वर                                               |        |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| पाण्डेयानिर्मितः। (काव्य १)                                                        | 06-0   |
| ९ अनङ्गरङ्गः महाकविकल्याणमल्लविराचितः। (कामशास्त्रः)                               | 0-82-0 |
| र॰ जातकपारिजातः। श्रीवैद्यनाथ्यसमणा विरिचतः।                                       | 2-0-0  |
| ११ पारस्करगृहासुत्रम् । कात्यायनसुत्रीयश्राद्ध-<br>शौच-स्नान-भोजन-कल्पसहितम् ।     | 9-0-c  |
| १२ पुरुषसूक्तम्। सायणमाध्य-महीधरभाष्य-मंगलभाष्य-<br>निम्बार्कमतभाष्यचत्रश्यसहितम्। | A      |

पत्रादिमेषणस्थानम्

हरिदासगुप्ता एण्ड सन्स, मालिक, चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफीस विद्याविलास प्रेस-गोपालमंदिरलेन यनारस सिटी।

वातरातो मानाकाल जिल्ला । धामिनः वातरातो मानाकाल जिल्ला । धामिनः विद्यार्थि चिक्रमे लेधा नि दंघे पदम् । समृद्धमस्य पांसुरे ॥ २॥